ISce

INSTITUTO
UNIVERSITARIO
DE LISBOA

Caminhos no Antropoceno: Tecendo Relacdes Multiespécies

Catarina Gomes de Azevedo da Silva Ribeiro

Mestrado em Antropologia,

Orientador: Professor Doutor Francisco Manuel da Silva Oneto
Nunes, Professor Auxiliar, ISCTE — Instituto Universitario de Lisboa

Setembro, 2025



IScte

CIENCIAS SOCIAIS
E HUMANAS

Departamento de Antropologia

Caminhos no Antropoceno: Tecendo Relacdes Multiespécies

Catarina Gomes de Azevedo da Silva Ribeiro

Mestrado em Antrpologia,

Orientador: Professor Doutor Francisco Manuel da Silva Oneto
Nunes, Professor Auxiliar, ISCTE — Instituto Universitario de Lisboa

Setembro, 2025



A todos aqueles que ndo escapam as garras da exploragdo humana



iii



Agradecimentos

Quero agradecer a minha querida familia multiespécies: ao meu pai, pelo apoio incondicional
ao longo de toda a minha vida e, em especial, durante o mestrado; a minha irma, que esteve
sempre presente para me acalmar e ajudar nos momentos em que mais precisei; aos meus avos,
cuja preocupagdo e carinho me acompanharam durante todo este processo; € aos meus gatos,

Tiny e Nala, que foram companheiros indispenséaveis na escrita desta tese.

Um agradecimento gigante a Alice, ao Noel e a Chantal por me deixarem visitar o vosso
pequeno paraiso € me apresentarem a tantas pessoas incriveis que tenho agora a enorme sorte
de conhecer: a Luz, o Gabriel, o Jodozinho, a Alma, a Matilde, a Elisa, e tantas outras pessoas
magnificas. Depois de cada visita, saia com o coragdo cheio. Ensinaram-me mais do que aquilo
que escrevo nestas paginas, e que carregarei para sempre. Foi uma experiéncia incrivel, num

canto do mundo onde sei que o amor prospera, € espero que continue por muitos mais anos.

Agradeco também ao meu excelente orientador, o Professor Francisco Oneto, por
todas as sugestdes bem conduzidas, pela ajuda que me deu na construgdo desta tese e pelas

ideias de bibliografia que me orientaram e enriqueceram o meu percurso de investigacao.






Resumo

As atividades humanas impulsionaram o planeta para uma nova época geologica: o
Antropoceno. Neste contexto de incerteza e de destruicdo ambiental, torna-se urgente procurar
formas alternativas a tipicamente ocidental de habitar um planeta repleto de vida. A logica
capitalista do crescimento infinito, aliada ao antropocentrismo, ao especismo ¢ a limitagdes da
ciéncia moderna, contribuem tanto para a degradagdo ecoldgica como para a violéncia contra

seres ndo-humanos.

Analiso cosmologias indigenas, como o perspetivismo amerindio e as concegdes dos
povos Cree e Ojibwa sobre a qualidade de pessoa e a relagdo com o ambiente, que oferecem
pistas para modos de vida mais ecoldgicos e respeitosos. Examino também perspetivas
ocidentais alternativas, como a Antropologia do ambiente segundo Ingold e Milton, o conceito
de Umwelt de von Uexkiill e o Pés-humanismo. Estas abordagens revelam formas de habitar

que reconhecem a interdependéncia e a pluralidade das existéncias.

A componente etnografica centra-se no santuario animal Save & Care, onde humanos e
nao-humanos convivem como pessoas singulares. No santuario, praticas de cuidado e
reciprocidade constroem parentescos multiespécies e revelam alternativas concretas ao
paradigma dominante de exploracdo. O santudrio surge como espago ético e afetivo,

cristalizando possibilidades de regeneragdo e coabitagao.

Concluo que enfrentar os desafios do Antropoceno exige mais do que solugdes técnicas:
requer repensar a nossa forma de estar-no-mundo. Reconhecer a vida como unidade bésica de
compaixdo abre caminhos para futuros multiespécies baseados no cuidado, na
corresponsabilidade e na justica ecoldgica, tornando possivel imaginar um planeta mais

habitavel para todos.

Palavras-chave: Antropoceno; Relacdes multiespécies; Excecionalismo humano;

Antropologia do ambiente; Santuario animal






Abstract

Human activities have propelled the planet into a new geological epoch: the Anthropocene. In
this context of uncertainty and environmental destruction, it becomes urgent to seek alternatives
to the typically Western ways of inhabiting a planet teeming with life. The capitalist logic of
infinite growth, combined with anthropocentrism, speciesism, and the limitations of modern
science, contributes both to ecological degradation and to systemic violence against non-human
beings.

I examine indigenous cosmologies, such as Amerindian perspectivism and the Cree and
Ojibwa conceptions of personhood and their relations with the environment, which offer
insights into more ecological and respectful ways of living. I also analyse alternative Western
perspectives, such as environmental anthropology according to Ingold and Milton, von
Uexkiill’s concept of Umwelt, and Posthumanism. These approaches reveal modes of dwelling
that acknowledge interdependence and the plurality of existences.

The ethnographic component focuses on the Save & Care animal sanctuary, where
humans and non-humans coexist as singular people. There, practices of care and reciprocity
construct multispecies kinships and reveal concrete alternatives to the dominant paradigm of
exploitation. The sanctuary emerges as an ethical and affective space, embodying possibilities
of regeneration and cohabitation.

I conclude that facing the challenges of the Anthropocene requires more than technical
solutions: it demands rethinking our way of being-in-the-world. Recognizing life as the basic
unit of compassion opens up paths toward multispecies futures grounded in care, co-
responsibility, and ecological justice, making it possible to imagine a more habitable planet for

all.

Keywords: Anthropocene; Multispecies relations; Human exceptionalism; Environmental

anthropology; Animal sanctuary

vii






Indice

A GIAACCTIMEINTOS ... .eeuteeiie ettt ettt ettt ettt e s bt e sate st e et e e bt e e bt e eabeeabeeabe e bt ebeesbtesaeeeneeenteebeeeneesneeenne v
RESUITION. ..ttt b ettt e a et e e bt e st e bt e a e et e et e e st e naesbe et e ebeenteneeneeneenne vi
KN 111 2T OO OUUPUUURRPSURRRRPON vii
IIEEOAUGAO. ...ttt et et e et e et e e et e e eett e e eatee e teeeeateeeetteeeaseeeteeeeareeeteeeaateeeteeeaareean 1
Uso da expressao animal NA0O-NUMANO .........c.eeeviieiiiieiiieciie e eeieeeite et eeteeeeveeeeeeesebeeeeaeeseseeas 8

A 70 G o) (0o b OO OUSURPTUPRRPR 9
ENQUAATAMENTO. ...c.etiiiieiieiiecee ettt ettt et et estaestbessbeesseesseessaesseesssesssesssensseenseenses 12
Parte [ — Um Planeta a Beira de ColapSo ......ccvevvieriieiieiiieieeieeiieeeree st ereeteesteesnesressve e essaeses 13
L. O qUE € 0 ANTOPOCEINO? ....einiiiiieiiieeiie et et eetteettestte et et et e e s bt e sbeesateenteeteesbeesneesneesnseenseeseenes 13

2. Como CheZAMOS @ €St PONLO ....vvereviriieeiieriiesieesreereereereesteeseeeseaessseasseesseessaesssesssessseesseessessens 17
Ideias de excecionaliSmOo NUMANO .......cceeiiiiiieiiiieiee et 18
ANITOPOCENLIISITIO...eeuvieutietiesieeiereeteesteesteesttesstessseasseesseesseessaesssesssessseasseesseesseesseesssessseesseesseesseeses 19
EISPECISINIO. ..ttt ettt ettt b e b e e at e et et e e be et e e eheeenteenteenbeenbeebeenes 20
Problemas na ci€ncia MOAEINA ..........ccuieruieriiiriieieee ettt ettt ettt e st ae e enbeeseenns 20
Dicotomia NatureZa-CUlLULA ..........cocuieiiieriieiieeie ettt sttt et et e st eeteeebe e b eseees 26
Relagdes entre humanos € OULroS QNIMAIS ..........eeeevieeerieeiiieeeiieeecteeeereeeiveeeereeesreeetreesareeesraeesereeas 27
Parte II — Ideias para Cuidar e Regenerar o Planeta Mae..........ccccoceeveniiiiininiiininiiicnccccecceeeen 33
Ideias € coSMOlOZIas INAIZENAS ....c..eerviiriiiiiieiieiestieee ettt ettt et eteete e beesaeesntesnbeenbeenseennes 35

O perspetiviSMO AMETINAIO ...c..evueiiiriiriiiiiitietertee ettt ettt et eaees 36

OS OJIDWaL.c.tenteitteete ettt ettt ettt b et bt ettt h et b e ettt b et b eanes 38

O G ..ttt ettt ettt e b e bt e s bt s ae e e et et e e bt e s bt sh et eat e et e e bt e nbt e e bt e eat e et ebeennee 41
Ideias vindas do $€10 0CIAENTAL..........ccooiiiiiiiieee e 43
Direitos dO @MDIETILE .......oouiieieiietieieiti ettt ettt ettt et n et et ene e e eneenes 43

O 0rganisSmMO N0 AMDICTILE. .......eecuiertreriierieeieeieesteestesteereeteeseesseessaessseasseenseesseesseesssesssesnseenseensns 45

A PErceCaA0 dO AMDICIILE ......eevviiiiiieiieieeieesee et ee ettt et et ee st e snbeesbeesbeesseesseesssesnseenseenseenseennes 47
VOn UEXKUIL € O UIWEIE .......cocuiiiiiiiiiieiiiteeeeetee ettt sttt et s 49
Pos-humanismo € 1igag0es INtETESPECIES .. .uueruririeeiierierieriieetteeteeteete et esieesseeseaeeseenseenseeseennns 55
Perspetiva INTraCSPECIC ... .ccuveiieiiieii ettt ettt ettt seesteenbeesbeesteesseesanesnseenseenseenseennes 58
Parte 111 — Santudrio Animal SAVE & Care .........coecieiiiieieieese ettt eneas 60

X



AS PESS0A QO SANTUATIO ....eevvieivieieiieitieieeeteeeteeetteereeveebeeseesteesteeetseesbeesbeeseesseesssesssessseesseesseessenens 63

Principais questdes da vida N0 SANTUATIO ........ccvieeeiiieiiieeiiie et e eiee e e eeeeeereeeeereesareeeeaeesesee s 70
O dia @ di8 N0 SANTUATIO .....eeeeiieiieieete ettt ettt et ettt e e sb et e st e sae et e sbeestenbeeneeneeeneeneas 74
Pensamentos € 1@IAS .......eoueeuieriieiieieitt ettt sttt et nee 76
Conclusao — Compaixao radical para um futuro multieSpECIEs .........ccvvrrvvrriieerierierierie e 78
Vida como unidade basica de compaixdo para regenerar 0 planeta ..........ccocceeveevvieriieeiieenieeneene. 79

Referéncias BiblIOGIATICAS .......ooiuiiiiiiiieiie ettt st sttt e st e st ea 82






Dois passaros a voar

mais vale

Adilia Lopes!

Introducao

Ougo o murmurio dos insetos ao meu redor, cada um conduzindo o seu dia no seu /ifeworld
rico em significado e a¢do, num ambiente nunca completo, mas continuamente em constru¢ao
(Ingold 2000: 172). Fecho os olhos, deitada sobre um tapete de yoga. A terra seria revigorante,
mas os pequenos fragmentos de cimento e ocasionais ramos convidam o uso do tapete. A
sombra reconfortante cria um microclima perfeito e refrescante num dia de sol pesado. O chao
por baixo do tapete tem muitas historias de anos de exploragao animal a contar. Um momento
relaxante debaixo de uma arvore serena ¢ um contraste severo com as atividades que se
costumavam conduzir neste espago. A minha frente, encontra-se um estabulo de suinos, o
negocio que esta terra conhecia. E uma lembranga deixada de um tempo em que, neste local —
uma propriedade ndo longe do vale do Tejo, em Palmela — as vidas de inimeros animais foram
marcadas por existéncias dolorosas, cheias dos horrores da exploracao comercial de porcos. De
momento, ¢ utilizado como um armazém onde, ocasionalmente, se expde uma pequena lona
com a imagem da ativista pela causa animal Regan Russell, que morreu em 2020, atropelada
por uma camido de transporte de animais, numa vigilia a porta de um matadouro.

Os sons dos organismos a minha volta, em conjunto com o balango da minha respiragao,
criam um momento deslumbrante de calma. Trata-se de uma pausa breve do trabalho de limpar
esta parte da propriedade, prepara-la para um futuro a materializar-se com a ajuda de pessoas
que permitem ao espaco poder ganhar ainda outra vida. Estes tipos de transformacgdes, de
metamorfoses de utilidade e energia, sio comuns no santudrio. Nao ¢ um santuario religioso,
nem um local de peregrinagdo, mas um espago de vida. Um espago de florescer, de aprender,
de amar. E esta repleto de vida, sejam porcos, gansos, galinhas, formigas, gatos, coelhos,
caracois, entre tantos outros, uma pequena amostra do poder e extensdao do fenomeno de vida
neste planeta.

O nosso planeta esta, pois, saturado de vida. Por todo o lado para onde direcionemos a

nossa aten¢do, encontramos vida. Vida em tantas formas particulares, em tantas expressoes

1'2018. Estar em Casa. Lisboa, Assirio & Alvim



multiplas e variadas, em (quase) todos os lugares do planeta. Vida que persiste, que se altera e
se adapta, que se vai escrevendo e reescrevendo, acompanhando as ondulagdes dos seus
ambientes e ativamente participando nelas. Ambiente e organismo, uma totalidade indivisivel
de dinamica sinergética (Ingold, 2000) que respira vida. Dizia Lewontin (1982:160 apud Ingold,
2000: 20), “there is no organism without an environment, but there is no environment without
an organism”. As diversas espécies que tornam corpéreo o fendmeno de vida preenchem os
inimeros ecossistemas da Terra num poema vivo repleto de formas e experiéncias. A natureza,
diz Krenak, deve ser admitida como uma imensidao de formas, incluindo este pedaco que somos
no6s (Krenak, 2018). Fazemos, pois, parte de tudo.

A Terra, “este ser angustiado em cuja carne nos encontramos entrelagados” (Abram,
2010: 3), ¢ o lugar onde a nossa espécie habita entre tantas outras — onde encontra refiigio e
raizes, fazendo parte integral do mundo animado, cuja vida pulsa em nds e se desdobra ao nosso
redor. O mundo ¢é constituido por formas sobre as quais uma miriade de seres, humanos e nao-
humanos, percecionam e representam os seus arredores (Kohn, 2007), num “movimento de
relacionamento carnal sem idade entre o corpo e a terra” (Abram, 2010: 91), numa coevolugao
que tem moldado os 6rgaos e tecidos de cada organismo pertencente a esfera viva que € a Terra.
E este movimento ¢ bidirecional. Tanto o organismo como o ambiente sdo co-moldados,
existindo apenas na relagdo entre os dois (Ingold, 2004), num dueto, como diria von Uexkiill.
Historia, afirma o antrop6logo Tim Ingold, ndo ¢ mais do que a continuidade dentro de um
campo de relagcdes de um processo que ocorre em todo o mundo organico. Neste processo, 0s
organismos passam a existir nas suas formas e com capacidades particulares que condicionam
o desenvolvimento de outros organismos com os quais se relacionam (Ingold, 2004: 218), numa
manifestagdo historica de vida.

Entre inimeras espécies, que representam diferentes /ocus de crescimento, fendmenos
de vida num contexto particular, com a sua forma, disposi¢des e capacidades distintas (Ingold,
2000: 108), o humano representa uma espécie decerto... peculiar. A forma como o humano
interage com o planeta Terra tem evoluindo. Apesar de ndo singular na qualidade de alterar
profundamente o seu ambiente — castores constroem barragens que transformam o caudal dos
rios, elefantes criam caminhos e espacos abertos ao deitar abaixo arvores — o impacto que o
humano pode ter no seu ambiente adquire, atualmente, um alcance de propor¢ao nunca antes
observadas nos largos anos da vida do nosso planeta. O humano controla a vida de milhares de
organismos através das suas atividades e dos impactos destas, perturbando ciclos vitais e

destruindo relagOes milenares.



Darwin observava a nossa “raga” (a ocidental) como a mais evoluida e, afinal, superior.
“O brilhante racista” (Arregui, 2024: 18) assumiu que as outras “ragas”, vistas assim como
inferiores a sua, se iriam extinguir. Atualmente, ¢ a “raca” de Darwin que mais parece ser
propicia a autoextingdo. No meio das atuais crises sociais, sanitarias e ecologicas, a celebragao
do vigor evolutivo humano torna-se cada vez mais flacida (ibid.: 19). Ocorre que nas ecologias
contemporaneas, a maioria das espécies, independentemente da “faixa evolutiva” em que se
encontram, deparam-se com a ameaca a sua existéncia e sao, pois, fundamentalmente efémeras.
Em maior ou menos grau, todas as espécies estao ameagadas pela perda de biodiversidade, de
degradagdo e fragmentacdo de habitat, e até de extin¢do, “uma voz Unica silenciada” (Milton,
2003: 61). Arregui afirma que, atualmente, ¢ dificil encontrar um coletivo humano — e, eu
relembraria, também ndo-humano — que ndo seja assombrado pela ameaga da sua possivel
extingdo (2024: 19). A verdade ¢ que a vida neste nosso planeta estd a tornar-se
progressivamente vulneravel a acdo de uma tUnica espécie, ou melhor, uma por¢do de uma
espécie. Inicialmente, a modernizacdo afastou o humano da natureza e dos seus limites, mas
estes limites estdo agora a “forcar o seu caminho para o centro dos palcos politicos e das nossas
vidas quotidianas” (Bonneuil e Fressoz, 2016: 32). O impacto causado pelo humano e as suas
atividades ¢ de tal forma significativo que, como o quimico atmosférico Paul Crutzen sugere,
abandonamos o Holoceno, que se iniciou ha 11.500 anos, e encontramo-nos agora numa nova
época da escala do tempo geologico: o Antropoceno. O inicio preciso desta época ¢ objeto de
discussdo; trata-se, contudo, ndo apenas de uma crise climatica, mas de uma revolugdo
geoldgica de origem humana (ibid.: 12) com proporgdes devastadoras que afetam todos os seres
vivos que habitam o planeta. O humano revela-se como uma influente forca ecoldgica, com

poder e alcance telurico (ibid.: 13).

O humano coloca-se de parte

Segundo a visdo evolucionista, apresentada por Darwin sobre o humano, teria ocorrido a
superagao das “grilhetas do instinto” (Ingold, 2004: 210) e, assim sendo, o0 humano surge como
um animal & parte da restante natureza, um organismo com uma nova e exclusiva forma de
existir, o0 Ser Humano. O binémio Homo sapiens, segundo a nomenclatura do século XVIII de
Lineu, traduz-se como “homem que sabe”, colocando o pensamento no centro da natureza
humana (Kirksey e Helmreich, 2010: 563). Ou assim narram as tipicas ideologias ocidentais
que colocam o humano acima e fora da natureza, numa posi¢ao de controlo. O mesmo indicam

as primeiras passagens da Biblia, sobre como o humano deve dominar em relacdo a todos os



outros animais, inferiores a si e a seu dispor. J& ao dealbar da modernidade, Descartes identifica
animais como “maquinas” aufomata, sem mente, sem inteligéncia. Na atualidade, 92.2 mil
milhdes de animais sdo criados e abatidos anualmente para sustentar o sistema global de
alimentacgdo®. Muitos aspetos da nossa sociedade revelam as bases ideologicas da superioridade
assumida pelo humano em relagdo as restantes espécies. A forma como tratamos os animais
nao-humanos, com relutancia a aceitar emogdes ou pensamentos intimos, chegando ao terrivel
ponto extremo que ¢ o da pecuaria intensiva num regime industrial, mostra o auge de como o
humano despreza e maltrata o seu Outro. Neste negocio de morte, milhares de animais sao
explorados em condigdes precarias, sem qualquer tipo de oportunidade de viver de forma digna.
As suas vidas sdo negadas, sdo apoderadas pelo humano, sao reduzidas ao estatuto de zoé (bare
life, a vida bioldgica espoliada de qualquer valor politico ou juridico), em oposicao a bios (a
vida de um individuo reconhecida politicamente ¢ moldada pela cultura, ética e politica), a
nog¢ao que Agamben utiliza em Homo Sacer (1995). Em locais como aquele perto do meu lugar
de relaxamento no santuario, lembrando que a exploragdo dos animais ndo-humanos se faz a
diferentes niveis e em diferentes locais, os animais ndo-humanos e 0s seus corpos sao
explorados como recursos descartaveis. As suas vidas, a possibilidade de formar relacdes, de
sentir curiosidade, felicidade, amor, sdo todas negadas. Estes animais sofrem uma vida cruel
apenas para o uso dos seus corpos e derivados. Existe uma ideia marcada de superioridade do
humano em relacdo as restantes formas de vida, resultando numa posi¢do assumida de
dominancia planetaria, dos seus ciclos e habitantes. Os antrop6logos culturalistas apontam que
a ideia do controlo do homem sobre a animalidade (incluindo tanto a sua prépria quanto a das
mulheres) faz parte de uma ideologia mais ampla de dominio do Homem, ou de apropriagdo da
natureza, cujas raizes estdo profundamente ancoradas nas tradigdes do pensamento ocidental
(Ingold, 1998: 11). Para o Homem ocidental, decorrente da forma de pensamento que contribui
para a ascensdo da ciéncia moderna, da Revolucdo Industrial, e sentida até através do legado
colonial, o planeta, os seus recursos, € os seus habitantes sdo passiveis de conquista, de controlo.
Nesta visao, a “Mae Terra”, como todas as outras mulheres, pode ser dominada pelo Homem.
Uma ideologia fortemente antropocéntrica (e também androcéntrica), que coloca o Homem
numa posi¢do superior a qualquer outra entidade, abre o caminho para a exploragdo —
aparentemente sem limites nem preocupacdes morais — do planeta, numa “intrusdo de Gaia”

(Stengers, 2009, apud Bonneuil e Fressoz, 2016: 32) com consequéncias desastrosas. Os

2 BLOCK, Kitty, 2023. More animals than ever before—92.2 billion—are used and killed each year for food
[online]. Humane World for Animals, 2023. Disponivel em: https://www.humaneworld.org/en/blog/more-

animals-ever-922-billion-are-used-and-killed-each-year-food. [Consultado em: 4 mai. 2025].

4


https://www.humaneworld.org/en/blog/more-animals-ever-922-billion-are-used-and-killed-each-year-food?utm_source=chatgpt.com
https://www.humaneworld.org/en/blog/more-animals-ever-922-billion-are-used-and-killed-each-year-food?utm_source=chatgpt.com

antrop6logos observam que os povos de culturas ndo-ocidentais ndo compartilham essa visao
de superioridade humana ou de natureza como Outro, situando o humano no mesmo nivel — ou
até abaixo — dos seres ndo-humanos (Abram, 2010: 11). “Humanidade” e “animalidade”, dizem
os académicos, sao — assim como o proprio conceito de natureza — construgdes culturais e, como
tais, as suas definicdes sdo amplamente variaveis e dependentes do contexto historico (ibid).

A mentalidade e pratica que esta a dominar o mundo, o exercicio da necropolitica, a
decisdo de morte, estd a devastar o planeta, “a cavar um fosso gigantesco de desigualdade entre
povos e sociedades, [existindo] uma subhumanidade que vive na miséria sem chance de sair
dela” (Krenak, 2020). A subhumanidade de que Krenak fala corresponde aos unicos nucleos
que ainda consideram que precisam de se manter agarrados a Terra (os indigenas, os nativos).
Krenak observa que devemos remover a vaidade da humanidade que pensamos ser, um “pacote
vivendo numa abstra¢ado civilizatdria que suprime a diversidade, nega a pluralidade das formas
de vida, de existéncia e de habitos” (Krenak, 2020: 9). Ao delinear a humanidade que julgamos
ser, excluimos vida, formas que nao estdo incluidas no mundo da mercadoria, pondo em risco
todas as outras maneiras de viver. Devemos regressar ao respeito pelo direito a vida dos seres,
e “ndo s dessa abstracdo que nos permitimos constituir como uma humanidade, que exclui
todas as outras e todos os outros seres” (Krenak, 2019: 19).

Darwin chocou os seus contemporaneos ao sugerir que a humanidade tinha assumido a
sua forma como qualquer outra espécie, ao longo do processo de evolucdo. A teoria da evolugao
por sele¢do natural tornou evidente que também n6s somos animais, criados ndo por uma mao
invisivel, ou uma divindade externa, mas tendo evoluido de um grupo de primatas ancestrais
(Abram, 2010: 77). Darwin descobriu, pois, algo evidente para inimeras culturas indigenas,
mas expulsado da sociedade “educada”: a verdade profunda do totemismo®, da assungdo
animistica de que humanos partilham lagos profundos com as demais criaturas da Terra, tendo
na sua linhagem intimeros outros animais como ancestrais diretos (idib.). Abram propoe a
interessante ideia de que a teoria da evolucao por selegdo natural ¢ uma forma de totemismo
transportada para o mundo moderno. A visdo totémica € agora traduzida para “descendéncia
por selecdo natural de um antepassado comum”. Esta visdo abala com forca a ideia estimada de
transcendéncia humana. Abram indica uma implicag@o incontornavel da percecao evolutiva —
nos, os humanos, estamos corporalmente relacionados, por redes diretas e indiretas de afiliagao

evolutiva, com todos os outros organismos com que nos deparamos (ibid.:78).

3 Relembrando que este termo se refere ao que Descola apresentaria como uma “ontologia da natureza”, em par
com o0 animismo, o naturalismo e o analogismo, referidos em DESCOLA, Philippe, 2013. Beyond Nature and
Culture. Chicago: The University of Chicago Press.



Regressando a Darwin, em The Descent of Man (1871), o bidlogo falava de uma subida,
uma ascensao ao longo de uma escala tinica, dos seres mais primitivos aos mais avangados (o
humano ocidental, convenientemente coroado como o apice da evolucao, segundo esta 16gica
eurocéntrica), na qual se podia observar o triunfo gradual da razao contra as grilhetas do instinto
(Ingold, 2004: 210). Esta escala evolutiva trata-se, assim, da ascensao da razao (Ingold, 2000:
109). Para o bidlogo e muitos dos seus seguidores, a evolucdo das espécies na natureza era
também uma evolucao para fora dela, na medida em que se libertou progressivamente a mente
dos impulsos da disposi¢do inata. Desde entdo, a ciéncia tem sustentado que os humanos se
diferenciam das restantes formas de vida em grau (degree), no que toca a sua forma anatémica,
mas também em natureza (kind), “na medida em que haviam sido dotados de mentes — isto &,
com as capacidades de razdo, imaginagdo e linguagem — que poderiam passar pelo seu proprio
desenvolvimento historico dentro do enquadramento de uma forma corporal constante” (Ingold,
1998: 8). De acordo com a ideia da evolugao da nossa espécie que se encontraria em qualquer
manual moderno, os nossos antepassados tornaram-se humanos gradualmente, ao longo de
inimeras geracdes (Ingold, 2004: 210). Permanece a ideia do humano como o produto de uma
evolugdo especifica, que se posiciona de lado a lado com outros seres em termos de processos
de evolugdo, mas, afinal, com alguma superioridade denotada. Indica Ingold, o estatuto do
humano no pensamento ocidental ¢ ambiguo: a animalidade ¢ um dominio que inclui os
humanos; a humanidade ¢ uma condi¢do moral que exclui os animais. Nas doutrinas ocidentais
de superioridade humana, este ser eleva-se as grandes alturas da razdo abstrata e €, por isso,
superior a todos os outros animais. Enquanto que outros animais sao “all organism”, o humano
¢ visto como “organism plus...” (Collins, 1985, apud Ingold, 2000: 89). A sua natureza
organica, em comum com os restantes animais, € acrescido um dito fator adicional, vulgarmente
referenciado como a mente ou autoconsciéncia, que pode ser vislumbrada ndo pela observacao
exterior, mas apenas pelo conhecimento que temos de nés proprios enquanto possuidores de
identidades, de sentimentos, de memorias e de intencdes especificas (Ingold, 2000: 90). A
existéncia humana ¢ entendida como ocorrendo simultaneamente a dois niveis: o nivel social
das relagdes interpessoais e intersubjetivas e o nivel ecologico natural das interagdes
organismo-ambiente, enquanto que a existéncia animal estd totalmente confinada ao dominio
natural. “Os humanos sdo pessoas € organismos, os animais sao somente organismos” (ibid.:
48).

Ingold afirma que estamos a “enfrentar uma crise ecoldgica cujas raizes residem no
desligamento, na separacdo da agéncia humana e da responsabilidade social do nosso

envolvimento direto com o nao-humano” (2000: 76). O humano coloca-se a parte, acima da

6



natureza e do ndo-humano, esquecendo-se que esta ligado a tudo aquilo que o rodeia. Vasta em
poder analitico e inventivo, a humanidade moderna ¢ paralisada pelo medo da sua propria
animalidade e da terra animada que nos sustenta, insiste Abram (2010: 69). Rodeados de
cidades iluminadas feitas de cimento e betdo, o humano ocidental tenta esquecer-se da sua
propria animalidade, vivendo em ambientes artificiais produzidos pelas grandes corporagdes
(Krenak, 2020: 8). E dentro das cidades, cria “pequenas naturezas” controlaveis, quadrados de
relva ao longo do passeio, canteiros onde planta flores decorativas e de onde arranca as ervas
daninhas que descompdem o retrato, deixa entrar no seu mundo lembrangas do seu “passado
animalesco”, mas apenas em quantidades assimilaveis. Um inseto que entre dentro de casa ja
se encontra fora de limites, e sera tratado pela sapatada dita apropriada. Nas redondezas da
cidade, o humano cria laboratorios de morte onde animais sdo colocados neste mundo com o
unico objetivo de sofrer uma vida curta e miseravel, e morrer para que o seu corpo seja
consumido de forma desinteressada, sem qualquer consideragao ou respeito. “Falta reveréncia
pelos outros que fazem esta viagem cdsmica com a gente”, avisa didaticamente Krenak (2019:
12). O pensador avanga sucintamente que a humanidade precisa de entender que nao ¢ o sal da
Terra, que hd muita vida além da humana (2020: 8). Krenak apela a coragem para sair de uma
atitude de negacdo da vida para uma de compromisso com a vida (2019: 20). E precisamente
este compromisso com a vida que reconhe¢o como uma das grandes auséncias na sociedade
moderna capitalista liberal, que se orienta exclusivamente pelo crescimento infinito, ignorando
os limites de um mundo finito em recursos. Palsson et al. comentam como a nossa crescente
consciéncia da vulnerabilidade do planeta tem de competir com o desejo e o discurso
omnipresente sobre o crescimento econdmico (2013: 9).

Nesta dissertacdo, vou explorar formas alternativas as politicas de existéncia que se
comprometem com a necropolitica, quer de individuos, quer do proprio planeta. O nosso
caminho inicia-se com a possibilidade de estarmos evidentemente no Antropoceno, a época do
humano — ou da sua debilidade. Analisarei algumas das razdes que identifico como causadoras
do percurso por onde hoje caminhamos, o nosso desapego e desrespeito por esta terra que nos
sustenta. Estes topicos correspondem a parte I do roteiro. Na parte II, analisarei formas
alternativas a tipicamente ocidental de habitar neste planeta. Apesar de ndo querer perpetuar a
dicotomia ocidental-indigena, irei fazer uma separacao provisdria entre essas duas categorias
para facilitar a organizacao e clareza na estrutura desta tese, sem perder de vista a complexidade
e a interconexdo dessas realidades, visto que muitas das ideias que afloram no seio ocidental
tém origem ou inspira¢do em ideias e cosmologias indigenas, e, igualmente, muitas faces de

cosmologias indigenas apresentam marcas da presenca ocidental, principalmente referentes ao

7



legado colonial. Sera feito como um instrumento heuristico, ciente das limitagdes,
problematicas e riscos associados. Comego, entdo, por analisar ideais e cosmologias indigenas,
concretamente as dos povos da Amazonia, através da lente do perspetivismo amerindio, seguida
pelos Ojibwa e os Cree, ambos povos nativos da América do norte. Depois, viro-me para ideias
correntes da tradicdo intelectual do Ocidente, tais como o movimento dos direitos ambientais
para perspetivas biocéntricas; a relagdo do organismo com o ambiente e a sua perce¢ao,
apoiando-me em Ingold e Milton; as ideias e doutrinas de von Uexkiill e o seu conceito de
Umwelt; o movimento do P6s-humanismo, que procura mostrar as ligagdes proximas entre seres
ao descentrar o humano da teoria e ética (Ogden, Hall e Tanita, 2013: 1); e, por fim, debrugar-
me-ei sobre a perspetiva infraespécie. Finalmente, entrarei no dominio empirico desta
dissertacdo, o meu estudo etnografico do santudrio animal Save & Care, na parte III. Para
terminar este percurso, apresento a minha ideia de compaixao radical perante todas as formas

de vida, a unidade basica de interesse e atengao.

Uso da expressao animal ndo-humano

Ao longo desta dissertacdo, irei referir-me com frequéncia a animais além do humano. Na
academia, ¢ costume usar-se a expressao “animal ndo-humano”. Foi Bruno Latour (1993, 2004)
que propds esta categoria analitica para levar o estudo etnografico das praticas de produgao
cientifica para além dos quadros do construtivismo social, nos quais apenas os humanos sao
considerados os Unicos atores (Kohn, 2007: 5). Tratar animais como objetos passivos falha na
consideragdo de que alguns ndo-humanos também sdo selves, e expando esta ideia ao
argumentar que qualquer organismo em que o fendmeno de vida esteja presente, deve ser
considerado um self. A expressao “ndo-humano” demonstra uma tentativa de situar o humano
no mundo animal, ao aludir a um ‘“animal humano”, em dissociagao com o “nao-humano”. No
entanto, sofre ainda tragos de antropocentrismo, ao colocar o humano como a categoria que se
apresenta como a positiva, em contrate com a negativa, todos os outros seres. Avisa Susan
Leigh Star, “ndo-humano ¢ como nao-branco: implica a falta de algo” (comunicagdo pessoal
em 2008, apud Kirksey e Helmreich, 2010: 555). A categoria “ndo-humano” esta, pois,
fundamentada no excecionalismo humano.

Existe também a abordagem “mais-que-humano” (more-than-human), que procura
reunir as ciéncias naturais ¢ as humanidades (Franklin, 2023: 1). “Estudos mais-que-humanos
redescobrem como o mundo se parece quando a natureza e a humanidade sdo reunidas numa

linguagem comum” (ibid.), indica Franklin, na introdu¢do do volume The Routledge



International Handbook of More-than-Human Studies (2023). Esta forma de pensar sempre foi
uma caracteristica central das cosmologias animistas comuns entre pessoas indigenas. Observar
um urso, uma montanha, ou uma tempestade como um individuo, um self, ¢ algo comum e
natural para estas pessoas. Portanto, embora a viragem mais-que-humana tenha sido
amplamente iniciada e avangada por estudos recentes ocidentais, a sua conexao com formas e
ideias historicas indigenas de pensamento mais-que-humano fornece outras vertentes
importantes para o desenvolvimento desta perspetiva (ibid.: 3). Os estudos mais-que-humanos
alinham-se com a visdo de uma nova civiliza¢ao pds-carbono, uma vez que rejeitam a nogao de
que a humanidade vive separada do restante mundo vivo. Esta ideia de separacdo,
historicamente enraizada, tem contribuido para colocar em perigo os seres mais-que-humanos.
Estes estudos partem do reconhecimento de uma ontologia intuitiva amplamente partilhada, que
emerge de uma capacidade humana comum: a de apreender outras entidades no mundo — isto
¢, de as perceber, interagir com elas e também de nos tornarmos compreensiveis para elas.
Assim, os estudos mais-que-humanos recusam a ideia de que estamos inevitavelmente presos
ao status quo (ibid.: 4-5).

Como devemos, entdo, referenciar animais que nao sao humanos? Kohn fala de selves.
A Alice, do santudrio que foi o meu objeto de estudo para esta tese, propde “pessoas nao-
humanas”. Ingold (2013: 21) prefere pensar em seres animados na forma gramatical do verbo,
em vez de os tratar como substantivos fixos. Assim sendo, ser humano (“to human”), ser gato
(“to cat”) ou ser rena (“to reindeer’) sao entendidos como verbos — expressdes de um “vir-a-
ser” continuo. Em qualquer lado, a qualquer altura, quando nos cruzamos com eles, os humanos
estardo a “humaning”, os gatos a “cating” e as renas a “reindeering”. Humanos, gatos ou renas
ndo existem simplesmente, mas sim ocorrem, como formas de continuar, de permanecer, de
acontecer. Tomando estes pontos de vista, irei utilizar varias expressoes ao longo do presente
texto, seja “ndo-humano”, seja “mais-que-humano”, ou “pessoa ndo-humana”, numa tentativa
de sublinhar que me refiro a animais que nao o humano. Considero, no entanto, os problemas

anexados ao uso do humano como ponto de referéncia e comparagao.

Metodologia

Conduzi o meu trabalho etnografico no santuario animal Save & Care num regime de visitas
semanais iniciadas em janeiro de 2025 até a agosto do mesmo ano. Segui e observei as rotinas
das diferentes pessoas (humana e além) que povoam o santuario, € como se relacionam entre

si. Foquei-me na maneira como os humanos tratam os animais ndo-humanos como pessoas,



atendendo a todas as suas peculiaridades, personalidades e relagdes que formam com humanos
e com outros ndo-humanos. Observei as rotinas e vidas diarias das pessoas humanas e nao-
humanas do santudrio através da metodologia classica da Etnografia de observagao participante.
Adicionalmente, recorri a publicagdes disponibilizadas pelo santuario na rede social Instagram
para complementar o meu trabalho etnografico.

Apoio-me na abordagem de Etnografia Multiespécies inaugurada por Kirksey e
Helmreich (2010) que abre a antropologia ao mais-que-humano (Tsing, 2023: 117). Os
académicos empregam esta abordagem para denotar um modo de investigagao etnografica que
se centra na forma como os meios de subsisténcia de uma multiplicidade de organismos moldam
e sdo moldados por forgas politicas, econdomicas e culturais (Hayward, 2010: 594). Esta
perspetiva ndo se trata de simplesmente de celebrar o facto da mistura (mingling) de multiplas
espécies, mas também, seguindo Susan Leigh Star, de prestar atencdo ao poder, a quem
beneficia (Star, 1991, apud Hayward, 2010: 594). Tsing afirma que se trabalha acerca de
“fractured becomings”, de paisagens que sdo simultaneamente humanas e ndo-humanas. Tais
paisagens sdo campos de luta e de negociagdo entre multiplas formas de existir (Tsing, 2023:
122). Os antropologos multiespécies deslumbram-se com o facto de contacto fisico ocorrer
apesar dessas diferencas radicais (ibid.:117). “A antropologia multiespécies ndo se preocupa
apenas com o que os humanos fazem dos nao-humanos (e os seus projetos de constru¢do do
mundo), mas também com o que os ndo-humanos fazem dos humanos (e os nossos projetos de
constru¢do do mundo)” (ibid.: 118). Os animais deixaram de ser simplesmente “janelas e
espelhos” (Mullin, 1999, apud Kirksey e Helmreich, 2010: 552) sobre questdes simbodlicas. Na
verdade, como Haraway argumenta, os animais nao sdo apenas “bons para pensar” (como Levi-
Strauss afirmava), ou mais instrumentalmente, “bons para comer” (como Marvin Harris contra-
argumentava, uma posicdo com que discordo); sdo entidades e agentes “com quem viver”
(2008, apud Kirksey e Helmreich, 2010: 552). Mesmo que “o humano” se desloque um pouco
para a margem deste trabalho, a discussao permanece claramente antropologica — abordando
questdes de relacdo, troca, governamentalidade e significagdo (Kirksey e Helmreich, 2010:
554). Ogden, Hall e Tanita definem Etnografia Multiespécies como a “pesquisa e escrita
etnograficas atentas ao surgimento da vida dentro de um conjunto em transformacao de seres
dotados de agéncia” (2013: 6). Tsing indica que a no¢ao de que o estudo sobre os ndo-humanos
se limita ao dominio cientifico ¢ equivocada (2013: 121). Diversas formas de conhecimento e
praticas humanas relacionadas aos ndo-humanos oferecem referenciais valiosos, podendo
orientar as metodologias e sensibilidades que a pesquisadora emprega nas suas proprias

observagoes. Tsing refere que a pesquisadora pode aprender com os informantes humanos o

10



entusiasmo e a curiosidade necessarios para se envolver com os ndo-humanos de forma
profunda e séria. Este ¢ um sentimento que transbordou no meu trabalho etnografico, levando-
me a desenvolver um profundo carinho e respeito pelos animais mais-que-humanos que conheci
durante a minha pesquisa.

Existe uma énfase metodologica notdvel na escolha de locais de investigagdo que
promovam encontros multiespécies, o que Haraway chama de “zonas de contacto” — locais
diversos de contacto multiespécies que expandiram o campo da investigagdo etnografica para
incluir os locais rotineiros de encontros entre humanos e animais (lares, abrigos de animais,
jardins zooldgicos, exploracdes agropecudrias industriais), as intimidades do laboratdrio e das
estagdes de campo, bem como locais de interesse para académicas mais preocupadas com o
ambiente (florestas, desertos, mar) (ibid.: 10). Em vez de uma “natureza selvagem apolitica”,
muitos antropologos enquadram o mundo e os seus habitantes como entidades hibridas, ou
agregados socionaturais (socionatural assemblages). Ogden, Hall e Tanita usam o termo
“assemblage” para sugerir ndo uma mera cole¢ao de entidades e coisas, mas um processo
complexo e dinamico no qual as propriedades do coletivo excedem os seus elementos
constituintes (2013: 7). Este conceito enfatiza que as relagdes entre humanos, outras espécies e
objetos ndo sdo fixas, mas transformam-se continuamente, gerando novos modos de existéncia
e interagao.

Como Ingold, defendo que a antropologia pode e deve ir além do humano, deve deixar
de lado o conceito de espécie e unir-se aos mais-que-humanos, compreendidos ndo como
mediadores materiais, nem como performers inteligentes, mas sim como seres sencientes
envolvidos nas tarefas de levar adiante as suas proprias vidas (2023: 5). O que significa, entdo,
uma antropologia além do humano? Ingold afirma que, nas nossas investiga¢des, juntamo-nos
e aprendemos com o0s processos de becoming humanos e animais, junto dos quais conduzimos
as nossas proprias vidas. E, tal como na vida, o becoming ultrapassa continuamente o ser
(being), também na investigagdo o alcance da antropologia deve, para sempre, exceder o limiar
da humanidade (Ingold, 2012: 21).

Um projeto aliado a Etnografia Multiespécies ¢ a abordagem de Antropologia da vida
de Kohn. O antropodlogo defende ampliar o alcance da etnografia para além das fronteiras
humanas, deslocando a antropologia do estudo exclusivo do “humano” — tanto como objeto
analitico quanto como campo de investigagdo delimitado — para transforma-la numa disciplina
que se dedica também a compreender os efeitos das nossas interagdes com outros tipos de seres

vivos (Kohn, 2007: 3). O antrop6logo procura incentivar a pratica de um tipo de antropologia

11



que situe os mundos humanos dentro de uma série mais ampla de processos e relagdes que

excedem o humano (ibid.: 6).

Enquadramento

A minha tese encontra-se entrelacada por diferentes convicgdes e areas académicas, mas situo
o meu trabalho na area da Antropologia do ambiente, seguindo as ideias de Ingold e de Milton,
bem como a area de estudos humanos-animais (human-animal studies, ou HAS), um campo
metadisciplinar em que a pesquisa e o foco sdo como os animais figuram e sdo configurados
nos mundos humanos, mundos formandos através das relagdes que os humanos partilham com
os outros animais (McHugh e Marvin, 2014: 1). O hifen em “humano-animal” simboliza uma
ligacdo, “together in one” (ibid.: 2), e marca o ponto de partida, que € o estudo de animais com
humanos, ¢ de humanos com animais, nunca esquecendo que somos animais em geral, e
humanos em particular (ibid.: 9). Para os académicos neste campo, ¢ importante lembrar que
nao podemos falar, escrever ou sequer pensar sobre os animais em qualquer sentido, exceto no
contexto de humanos, pois nunca podemos “fugir de nos proprios” (ibid.: 2). A tarefa dos HAS
¢ de lidar com as multiplas convergéncias e conflitos de perspetivas, algumas das quais devem
permanecer sempre irrecuperaveis para os humanos envolvidos. A atitude dos antrop6logos em
relagdo aos animais tem mudado significativamente nos ultimos anos, com muitos a
reexaminarem pressupostos basicos sobre os animais e as relagdes entre humanos e animais. Os
animais s30 menos frequentemente percebidos apenas como um veiculo para explorar uma
determinada formagao ou processo social, como parecia ser o caso em classicos da etnografia,
tais como Geertz (1973), Levi-Strauss (1963), e Evans-Pritchard (1950) (apud Mullin 2002:
288). Embora os animais ja tenham sido amplamente estudados em areas como a Biologia, a
Ecologia, a Etologia, a Medicina Veterinaria e a Zoologia, ¢ relativamente recente, no ambito
dos estudos sobre as relagdes entre humanos e animais, o interesse em compreendé-los em
relagdo as vidas humanas, e perceciond-los como inseparaveis destas (ibid.). A partir deste
ponto de vista privilegiado, que segundo Mullin (ibid.: 387) permite revitalizar a Antropologia,
os HAS consideram os mundos animais como componentes vitais, embora dificeis de digerir,
dos nossos sistemas de conhecimento, seguindo as linhas de pensamento do bidlogo Jakob von
Uexkiill, que irei abordar em detalhe adiante, sobre mundos percetivos, ou Umwelten, que
significam realidades subjetivas espacio-temporais inabitadas por diferentes organismos (ibid.:

3).

12



Sigo a deixa de Palsson et al. ao reconhecer “a importancia de mobilizar as ciéncias
socias ¢ humanas em torno do tema das transi¢des para a sustentabilidade, mas também de
reivindicar uma agenda de investigacao significativa que reconhega as profundas implicagdes
do advento do Antropoceno” (2013: 3). Os autores apelam a necessidade de programas de
investigacdo inovadores baseados numa cuidadosa consideracdo da mudanca da condigdo
humana em relacdo as alteragdes ambientais globais. Também julgam que o que ¢ atualmente
observado como "ambiental" ¢ igualmente “social”, — lembrar o biossocial becomings de Ingold
and Palsson (2013) — que o empreendimento do conhecimento da humanidade precisa de voltar
a sua atencdo para a teoria social e as humanidades (Palsson et al., 2013: 3). Para os autores, o
ambiente deve ser entendido como uma categoria social, sendo que devem ser feitos esforgos
para integrar as ciéncias humanas e sociais de forma mais completa na nossa compreensao do
ambiente. Simultaneamente, torna-se essencial aprofundar e fortalecer a atual "viragem
ambiental" nas ciéncias humanas e sociais (ibid.: 6). Palsson et al. acreditam que as ciéncias
sociais e humanidades, em conjunto com ciéncias ambientais, podem desenvolver “estruturas
para pensar formas de garantir que a humanidade vive dentro de limites naturais que nao
reproduzam implicitamente noc¢des de relagdes humano-natureza que ja sabemos serem
prejudiciais para a natureza ou para os humanos, nem que perpetuem desigualdades globais
estruturais e historicas” (ibid.: 7).

Sou movida pelas minhas proprias convicgdes sobre como nos devemos relacionar com
outros animais, € €xijo, assim, respeito e compaixao por todas as vidas com que nos deparamos
a medida que conduzimos as nossas existéncias. Pretendo remover o véu que nos separa de tudo
o resto, relembrando, como Krenak afirma, que “tudo ¢ natureza. O cosmos € natureza. Tudo

em que eu consigo pensar ¢ natureza” (Krenak, 2020: 8).

Parte I — Um Planeta a Beira de Colapso

1. O que € o Antropoceno?

E uma multiplicidade de antigos hébitos deploraveis e profundamente enraizados — de observar
a terra sensivel que pulsa debaixo dos nossos pés como um espago subordinado — que estiveram
na base do nosso tratamento insensivel da natureza, dando-nos o poder de devastar, explorar
sem limites, envenenar — ou simplesmente destruir — grande parte daquilo que, em siléncio, nos

sustenta, indica Abram (2010: 6). Mas avisa Arregui, tais hdbitos que provocam o “desastre que

13



se esta a desenrolar a nossa volta” (2024: 39) nio sio comuns a todos os membros sapiens. E,
na verdade, uma certa “humanidade” que Krenak contrasta com “subumanidade”, que so, pois,
os humanos localizados nas zonas prosperas do capitalismo global os responsaveis pelo estado
atual do nosso planeta (Arregui, 2024: 40).

O surgimento da ciéncia e tecnologia modernas, relacionada com a Revolugdo
Cientifica que ocorreu na Europa entre os séculos dezasseis e dezoito, aliou a ideia do humano
como detentor de consciéncia e de um fantéstico racionalismo, com a capacidade nica deste
de conhecer, estudar e explorar o mundo natural. E esta visdo de que o planeta pode ser
compreendido, e depois manipulado para as necessidades e interesses do humano, que abre o
caminho para o controlo exercido sobre a Terra e os seus recursos contemporaneamente
observado. A ciéncia moderna instiga a Revolugao Industrial no Reino Unido durante o século
dezoito, que depois se espalha pelo resto da Europa e do mundo ocidental, permitindo escapar
a limites malthusianos, aumentar a esperanga de vida e produzir em maiores quantidades e com
maior eficiéncia do que no passado pré-industrial. As consequéncias de praticas normalizadas
que representam a expressao de modernidade e controlo do humano sobre o planeta sao
crescentemente reconheciveis. De facto, a extensdo da influéncia que o humano exerce sobre o
planeta impulsionou a entrada num novo capitulo da histéria do globo: o Antropoceno. A
proposta de “renomear o presente surge da constatacdo de que o impacto das atividades
humanas no planeta estd a transformar radicalmente a ecologia deste” (Arregui, 2024: 38),
sendo que se trata da “primeira época geoldgica em que uma forga geoldgica definidora assume
ativamente a consciéncia do seu papel” (Palsson et al. 2013: 8). A humanidade esta a
sobrecarregar o planeta, ndo s6 por atingir os limites da disponibilidade de recursos, mas
também por se aproximar ou até mesmo transgredir os limites de absor¢do de perturbagdes
antropogénicas e de resiliéncia ecoldgica — o que o planeta pode absorver (ibid.: 6). Para
compreender o que constitui o Antropoceno e sua importancia, ¢ essencial reconhecer como as
acOes humanas afetam o planeta.

Os gases de estufa, nomeadamente o metano (CH4), 6xido nitroso (N20O), didéxido de
carbono (CO») e gases fluorados clorofluorocarboneto (CFC) e hidrofluorocarboneto (HFC)
sdo emitidos no decorrer de atividades de varios setores, como a producdo de eletricidade,
aquecimento e refrigeracdo, meios de transporte, construcio civil e agropecuaria®. Estes gases

criam uma barreira na atmosfera, retendo o calor irradiado pela Terra aquecida pela luz solar, e

4 RITCHIE, Hannah, ROSADO, Pablo e ROSER, Max, 2023. Emissions by sector: where do greenhouse gases
come from? [online]. Our World in Data, dez. 2023. Disponivel em: https://ourworldindata.org/emissions-by-
sector#:~:text=Flectricity%20and%20heat%20production%?20are.

14


https://ourworldindata.org/emissions-by-sector#:~:text=Electricity%20and%20heat%20production%20are
https://ourworldindata.org/emissions-by-sector#:~:text=Electricity%20and%20heat%20production%20are

impendem a sua dissipacdo para o espago, contribuindo para o aumento da temperatura global,
que tem vindo a aumentar, em média, 0.08 graus Celsius por década desde 1880. De facto, os
10 anos mais quentes do registo historico ocorreram todos desde 2010°. As atividades do
humano também contribuem para uma degradagdo devastadora generalizada dos ecossistemas.
O colapso da biosfera, o tecido vivo do planeta Terra (Bonneuil e Fressoz, 2016: 20), por meio
de fenomenos de fragmentacdo, destruicdo e simplificacdo dos ecossistemas (reducdao da
complexidade e biodiversidade de sistemas naturais devido a antropizagdo através da
agricultura e urbaniza¢do), em conjunto com uma temperatura global em ascensdo, tem
implicagdes graves. A degradacdo dos ecossistemas provoca a deterioragdo da riqueza da flora
e da fauna, devido a processos de artificializagdo dos ecossistemas terrestres para o cultivo de
alimentos e de pasto para a industria pecudria, em conjunto com a constru¢do do “habitat
humano”, as cidades. Em ecossistemas aquaticos, que absorvem grandes quantidades de COo,
a acidificagdo do oceano contribui para alteragdes significativas em processos bioldgicos que
afetam a biodiversidade marinha.

Com efeito, nas Ultimas décadas, a taxa de extingao de espécies € entre cem a mil vezes
superior a norma geologica (ibid.), evocando a ideia de uma sexta extingdo em massa. Sem
alteragdes significativas, 20% das espécies do planeta terdo desaparecido até 2030 (ibid.: 21),
embora muitos dos processos naturais que estdo na base do funcionamento e harmonia do
ecossistema — como a polonizagao, captura de carbono, protecao contra erosdo e regulagao da
qualidade e quantidade da 4gua — ja tenham sido significativamente comprometidos. O humano
também comegou a controlar os ciclos biogeoquimicos, como o ciclo da d4gua (com a drenagem
de metade das zonas humidas do planeta e com a constru¢do de barragens que alteram
ecossistemas e afetam processos de meteorizacdo, erosdo e sedimentagdo), do nitrogénio
(radicalmente transformado pela Revolugdo Industrial e por praticas que aumentam a
quantidade de substancias emitidas, por exemplo, ureia e nitratos, que penetram os lengdis
freaticos, rios e estudrios, e causam eutrofizacdo e hipoxia), e do fosfato (com um fluxo
antropico oito vezes superior ao fluxo natural, e usado principalmente como fertilizante, ¢ uma
substancia que causou o colapso do nivel de oxigénio nos oceanos no passado geologico,
levando a extingdo massiva da vida aquatica).

Bonneuil e Fressoz, autores do livro The Shock of the Anthropocene, criam uma imagem

sucinta das a¢des do humano: “n6s”, ou mais precisamente, os 500 milhdes de habitantes mais

S INDSEY, Rebecca e DAHLMAN, Luann, 2023. Climate change: global temperature | NOAA Climate.gov
[online]. NOAA Climate.gov, 18 jan. 2023. Disponivel em: https://www.climate.gov/news-

features/understanding-climate/climate-change-globaltemperature#:~:text=Highlights

15


https://www.climate.gov/news-features/understanding-climate/climate-change-globaltemperature?utm_source=chatgpt.com#:~:text=Highlights
https://www.climate.gov/news-features/understanding-climate/climate-change-globaltemperature?utm_source=chatgpt.com#:~:text=Highlights

abastados do globo, ndo estamos apenas a consumir os frutos da drvore em que nos sentamos,
estamos também a serrar os seus troncos (ibid.: 22)! Efetivamente, o humano tem domesticando
0s ecossistemas, e este novo modelo da biosfera afasta-nos de uma visao agora desatualizada
do mundo como ‘“sistemas naturais perturbados pelos seres humanos” e aproxima-nos de
“sistemas humanos com ecossistemas naturais incorporados em si” (Ellis ¢ Ramankutty, em
The Encyclopedia of Earth, eoearth.org, apud Bonneuil e Fressoz, 2016: 22). O aquecimento
do globo, e consequente alteracdo do volume dos glaciares, afeta a atividade sismica e vulcanica
(Pagli e Sigmundsson, 2008, apud Palsson et al., 2013: 9). “Atualmente, ndo existe um palmo
de natureza que ndo seja direta ou indiretamente afetado pelas acdes de alguns sapiens”,
comenta Arregui (2024: 37). Os fendmenos destrutivos causados pela atividade humana sao
observados a uma escala raramente vista no passado geologico, e sdo até notaveis em evidencias
estratigraficas que representam a “assinatura” do Antropoceno. Na academia existe uma
discussdo sobre quais serdo os “marcadores do Antropoceno” que arqueodlogas e gedlogas do
futuro irdo identificar no estrato correspondente ao nosso tempo atual. (ibid.: 38). Existem
varios candidatos a tais marcadores, como os microplasticos, restos de materiais de cimento ou
aluminio (produzido a grande escala desde meados do século XX), registos estratigraficos de
gases de efeito de estufa, is6topos radioativos provenientes de testes de armas nucleares ou até
0ssos de galinha, ja que se trata de uma espécie domesticada e consumida a escala global (ibid.:
39).

Apesar da origem deste salto transformativo na forma como o humano interage com o
planeta ser debatida entre académicos, o Antropoceno constitui sem duvida um periodo tnico
da Histdria do humano, e longe de ser o “glorioso advento da era do Homem”, o Antropoceno
atesta, pelo contrdrio, a nossa “impressionante impoténcia” (Bonneuil e Fressoz, 2016: 35).
Existem varias hipoteses sobre quando este processo comegou, sobre quando entramos na era
do Antropoceno. J4 identifiquei um acontecimento que ¢ considerado por muitos como o seu
inicio — a Revolucao Industrial — mas existem diferentes opinides sobre o0 momento histérico
que inaugurou esta nova época, tais como a Revolucdo Neolitica, as primeiras formas de
domestica¢do de animais e plantas, passando pela expansao colonial e a consequente circulagao
global de materiais, pessoas e espécies, até ao aumento exponencial da produ¢ao material e do
consumo de recursos naturais que desencadeou, em meados do século XX, o periodo conhecido
como a Grande Aceleracdo (Arregui, 2024: 38). Palsson et al. indicam que a maioria dos
tratados relacionados com o Antropoceno sugerem que este teve inicio no final do século X VIII,
quando a rdpida expansdo da combustdo de combustiveis fosseis comecou a alterar a

composi¢ao da atmosfera global (Tickell, 2011, apud Palsson et al., 2013: 4). Desde entdo, o

16



impacto da atividade humana comegou a igualar-se ou até superar as forcas geoldgicas naturais,
tanto em velocidade como em intensidade.

Alguns cientistas do ramo das humanidades consideram alternativas ao termo
“Antropoceno”, como o “Plantacioceno”, tendo em conta o impacto da economia-de-plantagao
agora industrializada e cientifizada, ou “Capitoloceno”, em referéncia ao impacto ecoldgico do
capitalismo (Arregui, 2024: 41). Por outro lado, ha quem considere a hipdtese do Antropoceno
nao ser, de facto, uma época geologica, mas sim um evento fronteira. Tal argumenta Haraway,
que o compara com o evento fronteira K-Pg entre o Cretacico e o Paleogénico, ha cerca de 66
milhdes de anos (2015: 160). Haraway considera que o Antropoceno marca descontinuidades
severas, € que “o vem depois ndo serda como o que veio antes” (ibid.: 161), acreditando que a
nossa tarefa ¢ tornar o Antropoceno o mais curto possivel, tendo em conta que existe um
reconhecimento crescente de que os humanos enfrentam uma janela de oportunidade critica e
cada vez mais estreita para travar ou reverter alguns dos principais indicadores envolvidos na

crise ambiental (Palsson et al. 2013: 3).

2. Como chegdmos a este ponto

Estamos a viver um momento importante na historia da nossa espécie na Terra: estamos todos
diante da iminéncia do planeta ndo suportar as nossas exigéncias de consumo (Krenak, 2020:
7). Vivemos também uma €poca da economia global em que o capitalismo extrativista prospera,
onde, como indica Foucault, referenciado por Krenak (ibid.), a sociedade de mercado em que
vivemos s6 considera o humano util quando esté a produzir, e observa a natureza como “coisas
a serem exploradas” (ibid.: 26). A degradagcdao ambiental e a translocacdo deliberada de
industrias “sujas” para nagdes pobres, ou regidoes pobres de nacdes ricas, afetam os individuos
dessas regides: “impdoem ao Sul global uma “violéncia lenta” de menor esperanca de vida,
declinio da satide e aumento das desigualdades que raramente sdo registadas nos media” (Nixon
2011, apud Palsson et al.: 7).

Afirmam Carrithers, Bracken, ¢ Emery (2011: 663) que ¢ uma série de suposigdes
ocidentais entranhadas que incluem uma “divisdo profunda entre sociedade e natureza, entre a
agéncia dos humanos e a mera passividade dos animais, entre tratar os animais como objetos
ou tratd-los como sujeitos, entre a existéncia moral auténoma dos humanos e a existéncia
amoral dos animais para uso humano, e, assim, entre a condi¢ao de pessoa dos humanos e a de
nao-pessoa dos animais” que deram origem a estava nova e sobria €poca ecologica, uma altura

em que “a atividade humana afeta catastroficamente os destinos de todos — de plantas, animais

17



e do proprio planeta — por meio do aquecimento global e da extingdo em massa” (ibid.). A
separagdo artificial que o humano criou entre si e tudo o resto estd na raiz dos problemas que
atualmente enfrentamos. De seguida, identifico alguns aspetos da cultura denominada de

“ocidental” que considero como lenha na fogueira que ¢ o Antropoceno.

Ideias de excecionalismo humano

No pensamento ocidental, descreve Ingold, como ¢ bem sabido, existe uma separagdo entre
duas condigdes contrastantes: a humanidade e a animalidade. Sustentando a visao ocidental
sobre a singularidade da espécie humana estd o axioma fundamental de que a condi¢do de
pessoa (personhood), enquanto estado de ser (state of being), ndo esta aberta a espécies animais
ndo-humanas (Ingold, 2000: 48). Esta visdo de superioridade e unicidade da espécie humana
nao ¢ compartilhada por todas as culturas na Terra. De facto, para os Cree, que abordarei com
mais detalhe adiante, personhood é um estado aberto igualmente ao humano como ao nao-
humano, até ao ndo-animal.

A fantasia cultural normal de excecionalismo humano, como Haraway a designa (2008: 11),
corresponde a um narcisismo primario (ibid.: 32) comum entre muitas culturas ocidentais, esta
ideia de que o humano € um ser que transcende todos os outros, que nao esté ligado a “uma teia
de dependéncias entre espécies, tecida no espago e no tempo” (ibid.: 12), como se fosse
independente de todas as outras formas de vida. Haraway identifica uma “antiga e persistente
fantasia ocidental segundo a qual tudo aquilo que ¢ verdadeiramente humano caiu do Eden,
separou-se da mae, passou a habitar o dominio do artificial, tornou-se desenraizado, alienado
e, por isso mesmo, considerado livre” (ibid). A filosofa identifica “trés grandes feridas
historicas” (ibid.: 11) a ideia de transcendéncia humana, todas as maos da ciéncia. A primeira
¢ a ferida copernicana que removeu a Terra, a casa do humano, do centro do cosmos. A segunda
ferida ¢ de origem darwiniana, que colocou o humano firmemente no mundo natural de todas
as outras criaturas, todas a tentar sobreviver na Terra ¢ evoluindo assim em relacdo umas as
outras. A terceira ferida ¢ freudiana, “que postulou um inconsciente que desfez a primazia dos
processos conscientes, incluindo a razdo que confortava o Homem com a sua exceléncia unica”
(ibid.: 12). Apesar das sucessivas feridas infligidas a ideia de uma humanidade separada, e
também superior, a fantasia de excecionalismo humano continua a exercer uma forg¢a poderosa
sobre o imagindrio ocidental. Esta persisténcia revela uma heranga profundamente enraizada

que brota em diversas esferas da vida. Assim, permanece o desafio de repensar o lugar do

18



humano no mundo, ndo como um ponto de partida exclusivo, mas como parte de uma rede

relacional e interdependente com todas as outras formas de vida.

Antropocentrismo

Ingold afirma que, com evidéncia, ndo ¢ antropocéntrico considerar a espécie humana unica,
pois unicidade ¢ uma propriedade que todas as espécies t€ém em comum, enquanto entidades
histéricas® (1988: 10). Tendo a concordar profundamente com este pensamento. Todas as
espécies e todos os individuos tém algo de especial e nico, e isso torna tudo o que observamos,
sentimos e conhecemos infinitamente rico e digno de atengdo, relembrando a profunda
interligacdo de existéncias e significados.

Antropocentrismo ¢, assim, a visao de que a humanidade deve ser a medida de todas as
outras coisas, em que o pensamento se torna a medida de comparacao (Kirksey e Helmreich,
2010: 563). A “alteridade” e o “Outro” tendem a ser ignorados e deixados de lado na
consideracdo (Noske, 1997: 183). Noske indica que em estudos antropologicos, os animais
tendem em ser observados apenas como material cru passivo para o pensamento e a¢ao humana.
Adicionalmente, os antrop6logos tendem a aceitar que especismo e antropocentrismo ¢ algo
dado na sociedade, e evitam fazer questdes sobre o assunto, argumenta Noske’ (ibid.).

Antropocentrismo ndo se trata de um sinénimo de especismo, que abordarei de seguida,
pois o antropocentrismo denota, de forma geral, uma visdo que considera o humano como
central (Horta, 2019: 258). Horta salienta que no campo da ética ambiental, antropocentrismo
tem trés significados: a visdo de que apenas humanos, ou os interesses destes, tém valor; a ideia
de que se entidades ndo-humanas tém valor, ¢ porque humanos o atribuiram; e a visdo de que
tais entidades tém um valor que s6 consegue ser captado e reconhecido pelo humano (ibid.).
Esta concecdo, que privilegia a perspetiva exclusivamente humana, tende a desvalorizar e a
reduzir o reconhecimento das dimensdes intrinsecas € relacionais presentes em todas as formas

de vida. Assim, questionar o antropocentrismo nao € apenas um exercicio de critica teorica,

6 Nessa linha de pensamento, Agustin Fuentes (2017) acrescenta que a singularidade humana ndo reside numa
separagdo absoluta do restante da vida, mas na forma especifica como a nossa criatividade — sempre enraizada
em interacdes com outros seres, ambientes e contextos — moldou trajetorias evolutivas. Assim, a énfase recai
menos numa exce¢do humana e mais num processo relacional, em que a invengao e a cooperagdo ampliam as
possibilidades ja presentes na natureza.

7 Relebrar que o artigo de Noske, Speciesism, Anthropocentrism, and Non-Western Cultures, foi publicado em
1997; desde entdo, muitos autores tém desafiado esta visdo tradicional, incorporando os animais como agentes
sociais e culturais relevantes nas suas pesquisas. Esta mudanga reflete uma ampliagdo do campo antropologico,
que agora reconhece as interagdes entre humanos e ndo-humanos como fundamentais para compreender as
dinamicas culturais, simbdlicas e ambientais das sociedades.

19



mas um passo fundamental para a constru¢do de uma ética ambiental em que se reconheca a
interdependéncia e a complementaridade entre o0 humano e o ndo-humano. Colocar o humano
no centro, como o exemplar a partir do qual tudo o resto ¢ comparado, falha em compreender
que o humano ¢ apenas uma espécie entre tantas outras, € que nado existe superioridade entre

formas de vida.

Especismo

O especismo pode ser definido como “preconceito ou discriminagdo com base na espécie,
especialmente a discriminacdo de animais [ndo-humanos]” (Baur e Kevany, 2020: 133); ou
como a consideracdo ou o tratamento desvantajoso injustificado daqueles que ndo sdo
classificados como pertencentes a uma ou mais espécies em particular (Horta, 2009: 244). No
geral, especismo refere-se as diferencas no tratamento dos seres individuais com base na sua
pertenga a diferentes categorias bioldgicas, a espécie, neste caso. (Noske, 1997: 183). Em
muitos casos de especismo, este equivale a julgar os animais mais-que-humanos nio como
individuos Unicos e sencientes, com percursos biograficos singulares, mas puramente como um
exemplar da sua espécie (Horta, 2009: 250). Horta reflete sobre o especismo como a inclusao
de todos os animais humanos e a exclusdo de todos os outros animais do palco moral — uma

forma de negligéncia moral, ou seja, uma privag¢ao da considera¢do moral (ibid.: 258).

Problemas na ciéncia moderna

Outro problema que identifico como causador da presente crise por que passamos ¢ a forma
como a ciéncia moderna opera. Em consonancia com teorias modernistas sobre a tecnologia e
0 progresso, a concecao do ambiente no periodo pos-guerra reduziu-o fatalmente a um objeto
das ciéncias naturais, e Palsson et al. argumentam que esta conce¢do faz parte do “problema
ambiental” (2012: 4). Os autores acreditam que como o que ¢ atualmente considerado
“ambiental” ¢ também social, o empreendimento do conhecimento da humanidade precisa de
voltar a sua atencdo de novo para a teoria social e para as humanidades (ibid.: 10). A
modernidade nao “selecionou o dinheiro e a ciéncia em detrimento do sagrado”, mas tornou o
dinheiro e a ciéncia sagrados, observa Hornborg (1995: 5, apud Milton 2013: 119). As ciéncias
naturais, que foram desenvolvidas no Ocidente como uma investigacao sobre as propriedades
objetivas das coisas (Ingold, 2000: 89), removem o sentido de moralidade em relagdo a natureza

ao despersonaliza-la, servindo bem o capitalismo extrativista ao tornar a explora¢ao da natureza

20



moralmente aceitavel (Milton, 2003: 10). “A ciéncia ¢, de muitas formas, o produto e o
instrumento do desejo ou da vontade dos humanos de ajudar a controlar e explorar a natureza”,
afirmam Palsson et al. (2013: 10).

Uma definicdo ampla, sugerida por Milton, assume a ciéncia como um corpo de
conhecimento gerado através de observagao sistematica; como conhecimento que ¢ considerado
autoritario devido ao modo controlado de como ¢ gerado (2003: 9). A ciéncia ¢ considerada
importante por ser vista como uma base para a tomada de decisdes que reside na crenga de que
a ciéncia pode fornecer conhecimento imparcial (ibid.: 10). Esta procura sistemdtica por
conhecimento ¢ caracterizada por indu¢do (com a verificacdo através de observagdo) e por
reducdo (com a explicagdo dos fendémenos em termos dos seus componentes progressivamente
menores). A ciéncia €, assim, aberta e gera continuamente novo conhecimento ao utilizar uma
metodologia rigorosa (ibid.: 13). Por isso, tem sido vista, ndo s6 em sociedades ocidentais, mas
ao longo do planeta, como o principal arbitro da verdade, tendo substituido a religido nesse
papel (ibid.: 150). O proprio projeto das ciéncias assenta num afastamento do sujeito humano
do mundo que € o objeto da sua investigacdo (Ingold, 2000: 102). Bertalanffy argumenta que
as ciéncias naturais abordam o mundo através de uma "desantropomorfizagdo progressiva"
(1955: 258-9, apud Ingold, 2000: 108), por meio da tentativa de eliminar da sua nocdo de
realidade tudo aquilo que possa ser atribuido a experiéncia humana. Uma vez assim purificada,
a natureza ¢ revelada a uma razdo humana distanciada como um dominio de coisas em si
mesmas (Ingold, 2000: 108).

Abram (2010: 93) indica que a procura da verdade suprema se mantém focada nas
dimensoes tedricas inacessiveis aos nossos sentidos “desarmados”, e como resultado, cada vez
mais de nds passamos a assumir que estes reinos tedricos sdo mais verdadeiros, mais
fundamentais, e mais reais do que este mundo palpavel que experienciamos com 0s Nossos
corpos respiratorios (breathing bodies) (ibid.). O filosofo comenta que as especialistas
constroem uma imagem hipotética do que se desenrola nestas outras escalas apenas ao
extrapolar a partir das suas descobertas fragmentarias e preenchendo criativamente as lacunas
entre elas. A forma como tais lacunas nos dados empiricos sdo preenchidas pelas cientistas &,
assim, inevitavelmente moldada por intui¢des, expectativas, propensdes e habitos percetivos,
emprestados do seu envolvimento continuo — e tomado como garantido — com ‘o Unico reino
que habitam com a totalidade dos seus corpos animais: este cosmos enigmatico e earthly de
vento e chuva, que comumente se impoe aos seus sentidos no decurso da vida quotidiana” (ibid.:
76). Assim, tudo aquilo em que passamos a acreditar sobre estas escalas presumivelmente mais

fundamentais da realidade depende tacitamente do nosso envolvimento didrio com o mundo a

21



esta escala —a mesma escala de existéncia a qual os nossos sentidos animais estdo sintonizados.
Desta forma, conclui Abram, “todo o nosso conhecimento é co-conhecimento, nascido do
encontro entre a nossa carne € a paisagem cacofonica que habitamos” (ibid.: 91). O filésofo
sugere que a postura distanciada caracteristica da ciéncia depende, ela propria, de uma
reciprocidade mais visceral entre o organismo humano e o seu mundo.

Como mencionado na introdu¢do, o humano ¢ assumido como sendo um “organism
plus...” e nesta deducao, Ingold observa que existe uma curiosa e dualista imagem da existéncia
humana, muito caracteristica da ciéncia e do pensamento moderno. Esse dualismo decorre da
constatagdo de que, certamente, ¢ como a ciéncia insiste, os seres humanos sdo parte da
natureza, sdo organismos bioldgicos, compostos pelos mesmos materiais ¢ da mesma forma que
os demais, tendo evoluido segundo os mesmos principios que os organismos de todas as outras
espécies. Como elas, o humano nasce, envelhece e morre, precisa de comer para viver, protege-
se para sobreviver e acasala para se reproduzir. Mas nesse caso, questiona Ingold, como poderia
existir a ciéncia? Parece, assim, que “a propria possibilidade de uma explicacdo cientifica da
humanidade como uma espécie da natureza sé esta aberta a uma criatura para quem o ser ¢
conhecer, uma que consegue desprender a sua consciéncia das interagdes corporais com o
ambiente a tal ponto que pode tratar este tltimo como objeto da sua atengdo. Ser humano nesse
sentido — existir como um sujeito cognoscente — é, como costumamos dizer, ser uma pessoa”
(Ingold, 2000: 90). Uma cientista existe, assim, tanto dentro do mundo da natureza como fora
deste, para o estudar, como organismo e pessoa a0 mesmo tempo.

Ingold acredita que a afirmacdo antropologica de relativismo percetual (isto €, pessoas
oriundas de diferentes culturas percecionam a realidade de formas diversas, pois interpretam os
mesmos dados da experiéncia a partir de sistemas de crencas ou modelos de representacao
distintos) reforga a reivindicag@o das ciéncias naturais de oferecer uma explicagdo autoritaria
sobre como a natureza realmente funciona. O antrop6logo sustenta que ambas as afirmagdes se
baseiam num duplo desligamento do observador em relagdo ao mundo que observa. Ora, o
relativismo cultural estabelece uma divisdo entre a humanidade e a natureza; a ciéncia institui
uma divisdo dentro da humanidade, entre “indigena” ou “nativo” e os ocidentais que sdo, entdo,
considerados os “iluminados” (ibid.: 13). Ambas as reivindicagdes sdo sustentadas por um
compromisso que Ingold identifica como estando no cerne do pensamento e ciéncias ocidentais,
chegando a ser a sua caracteristica definidora: o compromisso com a ascendéncia da razdo
abstrata ou universal. Se, no discurso ocidental, ¢ a capacidade de raciocinar que separa a
humanidade da natureza, entdo ¢ justamente pelo pleno desenvolvimento dessa faculdade que

a ciéncia moderna se diferencia das formas de conhecimento de povos de outras culturas, cujas

22



formas de pensamento seriam, supostamente, ainda condicionadas pelas limitagdes e
convengdes da tradi¢do. “Com efeito, a perspetiva soberana da razdo abstrata ¢ um produto da
combinacao de duas dicotomias: entre a humanidade e a natureza, e entre a modernidade ¢ a
tradicdo”, sustenta Ingold (ibid.). A visao dominante baseada numa razao universal e
desincorporada trata os mundos da vida das pessoas de diferentes culturas como construgdes
alternativas, cosmologias ou "visdes do mundo" (worldviews), sobrepostas a realidade "real" da
natureza. Nesta perspetiva, a Antropologia dedica-se ao estudo comparativo das visdes culturais
do mundo, enquanto a ciéncia investiga o funcionamento da natureza (ibid.: 14). O relato
cientifico ¢ atribuido a observacdo desinteressada e a andlise racional; o relato indigena ¢
atribuido a acomodagdo da experiéncia subjetiva dentro de “crengas” de racionalidade
questionavel (ibid.: 16). Esta hierarquizacdo entre ciéncia e conhecimento indigena contribui
para a marginalizacdo sistematica deste Ultimo, frequentemente descartado como mitologia,
supersti¢do ou simbolismo cultural, em vez de reconhecido como uma forma legitima de
conhecimento enraizada numa relacdo continua, pratica e sensivel com o mundo. Esta
desvaloriza¢do ndo s6 perpetua desigualdades, como também silencia modos de compreender
e habitar o mundo que poderiam oferecer contributos e ideias valiosas para enfrentar as crises
ecoldgicas e sociais contemporaneas. Como observaremos a frente, o conhecimento indigena
vem de uma ligagdo profunda como planeta, com uma relagdo que é formada entre o ambiente
€ 0 organismo completo.

E precisamente esta posicio “desinteressada” em relagdo ao objeto de estudo que
considero uma das grandes falhas da ciéncia moderna. Como pode a cientista — ela propria uma
humana e um animal, situada num ambiente especifico, com experiéncias e intuigoes moldadas
pelo seu percurso biografico — voltar-se para o seu objeto de estudo e analisé-lo como se fosse
um juiz imparcial? Ingold afirma que devemos “descer das alturas imaginérias da razao abstrata
e recolocar-nos num engajamento ativo e continuo com 0s nossos ambientes se queremos
chegar a uma ecologia capaz de recuperar a realidade do proprio processo vital” (ibid.). Deleuze
e Guattari (1987: 372, apud Franklin, 2023: 23) oferecem uma analogia ilustrativa: em vez de
observarmos o rio a partir da margem — o modelo dominante da ciéncia da cientista desapegada
— entremos nods proprios no barco e tornemo-nos parte da agao. Ou, sugiro eu, entremos no rio
e rendamo-nos aos nossos sentidos, a dgua fria sobre a pele; reflitamos sobre essa sensagdo que
emerge entre o ambiente e o corpo, situado nesse instante numa mancha de existéncia entre o
humano e o rio que o envolve, que o beija em cada centimetro da sua pele. Existimos neste
planeta como animais coroados de sentidos que usamos para navegar e conhecer o mundo — e

esses sentidos fardo sempre parte de todas as decisoes e julgamentos que fazemos.

23



Um outro problema da ciéncia moderna, que Ingold critica com ferocidade, trata-se da
compreensdo cientifica moderna dos genes, particularmente os modelos reducionistas e tedricos
da informagao utilizados na biologia evolutiva. Em Beyond Biology and Culture: The Meaning
of Evolution in a Relational World (2004), Ingold desaprova a visdo cientifica moderna de
genes como portadores de informagdo ou modelos de caracteristicas, argumentando que esta
concecdo se baseia numa compreensdao errada fundamental do conceito de "informacao"
emprestado da cibernética. O antropologo defende que o ADN nao codifica as caracteristicas
de forma significativa e que a ideia de um gendtipo humano fixo ¢ uma fic¢do da ciéncia
moderna. Ingold rejeita a divisdo natureza-cultura (algo de que falaremos adiante) e a reducao
da biologia a genética, propondo, em seu lugar, uma perspetiva relacional na qual as
caracteristicas e as capacidades de cada organismo emergem através das interagcdes deste com
o seu ambiente. Para Ingold, tanto as caracteristicas bioldgicas como as culturais sio resultados
de processos de desenvolvimento, e ndo produtos da programagdo genética. Esta visdo desafia
os pressupostos da evolugdo neodarwiniana e apela a uma nova compreensao da evolucao
fundamentada em campos relacionais € na dindmica do crescimento. “Assim, as formas e
capacidades de todos os organismos, incluindo os seres humanos, ndo estdo pré-determinadas
por qualquer tipo de especificagdo, seja genética ou cultural, mas sdo propriedades emergentes
de sistemas de desenvolvimento”, defende Ingold (ibid.: 217). O antrop6logo avanga que as
interacdes a partir das quais se processa o desenvolvimento de um organismo ndo ocorrem entre
0s genes € 0 ambiente, mas entre o organismo € o ambiente. E nesta relagdo, o organismo nao
¢ uma constante, mas sim a corporificacdo em continua transformag¢ao de toda uma histéria de
interacdes anteriores que moldaram o seu percurso de vida até entdo. O ambiente,
identicamente, ndo ¢ fixo nem permanente, pois também ele existe apenas em relacdo aos
organismos que o habitam e incorpora uma histéria de interagdes com eles (ibid.: 218).

Ingold observa como, na biologia ocidental, a vida tende a ser percecionada e entendida
COmMO Um processo passivo —como a reagdo dos organismos, condicionados pelas suas naturezas
separadas, as condi¢des dadas dos respetivos ambientes. Esta concecdo implica que cada
organismo esta pré-especificado, no que diz respeito a sua natureza essencial, mesmo antes de
entrar no processo de vida, uma implicag@o que, na biologia moderna, se manifesta sob a forma
da doutrina da “preformagao genética” (Ingold, 2000: 50). Nesta visdo, os poderes pessoais de
consciéncia, agéncia e intencionalidade ndo fazem parte do organismo por si s0, mas sao
“acrescentadas” como capacidades ndo do corpo, mas da mente; capacidades que o pensamento
ocidental reserva apenas aos humanos (ibid.: 51). Ingold sublinha que o modelo genealdgico

tipicamente ocidental ¢ uma forma de pensar sobre relagdes entre seres animados que se baseia

24



na ideia de que cada ser de cada “tipo” € especificado, na sua natureza essencial, antes de iniciar
a sua viagem no mundo. “Segundo este modelo, os elementos dessa especifica¢ao sdo recebidos
como uma espécie de dotagdo, transmitida independentemente da interagdo do ser com seu
ambiente. E ¢ na transmissdao ou “heranca” dessa dotagdo, de geracdo em geragdo, que as
relacdes sdo constituidas™ (ibid., 108). O antropologo assinala que esta forma de pensar € central
tanto para a biologia moderna — que concede importancia as espécies € as suas conexoes
filogenéticas — como para o entendimento antropoldgico convencional de parentesco. Informa
Ingold, “a partir do modelo genealogico, ¢ facil derivar as seguintes proposi¢des: primeiro, a
pertenca a espécie humana — ou a qualquer outra — ¢ fixa no nascimento; segundo, os animais
mais proximos dos humanos sido aqueles (nomeadamente os grandes simios) com os quais
possuem as conexdes genealdgicas mais proximas; e terceiro, as relacdes de parentesco
humanas ndo podem ultrapassar a barreira entre espécies” (ibid.). A abordagem biologica
tradicional postula que a morfologia externa, ou fendtipo, constitui a manifestacdo de uma
solugdo adaptativa para desafios especificos, previamente consolidada por meio da sele¢ao
natural e transmitida ao organismo no momento da concec¢do, codificada nos elementos
hereditarios — os genes. Para Ingold, a ideia de uma “arquitetura evoluida” (Tooby e Cosmides,
1992, apud Ingold, 2000: 187) manifestada antes do desenvolvimento do organismo dentro de
um contexto ambiental ¢ uma das grandes ilusdes da biologia moderna. Para o antropo6logo, as
formas dos organismos ndo estdo de forma alguma prefiguradas nos seus genes, mas sao 0s
resultados emergentes dos processos de desenvolvimento situados no ambiente. Assim, Ingold
convida-nos a abandonar a visdo rigida e pré-determinada da vida, onde o organismo ¢ visto
como mero reflexo de um projeto fixado nos genes, e abragar a ideia da vida como um constante
desenrolar — um entrelagamento continuo entre o ser € o ambiente que o molda e transforma.
Nesta danca relacional, as formas dos organismos ndo sdo predeterminadas, mas emergem,
singularmente, da interacdo viva com o mundo que os rodeia.

A crise ambiental e social que enfrentamos nao pode ser dissociada das limitagdes e
contradi¢des inerentes a ci€éncia moderna, cujas premissas fundacionais — a separacao dualista
entre sujeito e objeto, a procura por uma razao universal desincorporada e o reducionismo
bioldgico — comprometem a capacidade de compreender e atuar sobre o mundo de forma
integrada e ética. Ao transformar a natureza num mero objeto de estudo e exploracao, a ciéncia
natural contribuiu para a legitimacdo de praticas extrativistas € ndo morais que negam a
interdependéncia vital entre humanos, outras espécies e os seus ambientes. Seguindo a deixa de
Ingold e Abram, ¢ fundamental repensar a epistemologia que vigora, valorizando conhecimento

que reconheca o corpo e a experiéncia sensivel como elementos constitutivos do pensamento.

25



Dicotomia natureza-cultura

Para Krenak, como ja conferido, tudo ¢ natureza. O pensador indigena nao acredita num Outro
— neste caso, natureza — que se encontra em oposi¢ao a cultura ou sociedade. Ingold propde que
individuos indigenas (ou como o antropologo refere, neste caso, cacadores-coletores), nao
abordam o seu ambiente como um mundo exterior a natureza que precisa de ser apreendido
conceptualmente e apropriado simbolicamente dentro dos termos do design cultural imposto;
“ndo se veem como sujeitos conscientes a terem de lidar com um mundo estranho de objetos
fisicos, na verdade, a separacdo entre a mente e a natureza ndo tem lugar no seu pensamento
nem na sua pratica” (2000: 42).

No entanto, o significado mais comum, no discurso ocidental, de natureza corresponde
a “tudo o que esta fora da cultura” (Milton, 2003: 16). A natureza ¢ frequentemente representada
como a metade de um par — seja natureza/cultura, natural/social, selvagem/domesticado, entre
outros (Palsson et al., 2013: 9). Por detras destas oposi¢des, encontra-se um dualismo metafisico
muito mais fundamental, aquele que Ingold identifica como particular a um certo discurso,
comumente referido como “ocidental”, ao ponto de ser a sua caracteristica definidora: a
separacao entre dois dominios de existéncia mutuamente exclusivos, aos quais atribuimos os
rotulos de "humanidade" e "natureza" (Ingold, 2000: 63). Todos os animais, de acordo com o
principio desta separacdo, pertencem integralmente ao mundo da natureza, pelo que as
diferengas entre as espécies sdo diferencas dentro da natureza. “Os humanos, contudo, sdo a
unica exce¢do, no sentido de que sdo diferentes porque a esséncia da sua humanidade
transcende a natureza; e, da mesma forma, a parte deles que permanece dentro da natureza
apresenta-se como uma amalgama indiferenciada de caracteristicas animais” (Ingold, 1990:
210, apud Ingold, 2000: 63). Assim, os humanos, singularmente entre os animais, vivem uma
existéncia de dois niveis, metade na natureza e metade no exterior, tanto como organismos com
corpos como pessoas com mentes. Leach, referindo-se a ontologias ocidentais de oposi¢do entre
natureza e cultura, identifica que este dualismo espelha outros temas recorrentes na historia das
ideias ocidentais, como a divisdo cartesiana entre mente e matéria sem mente (2000: 324, apud
Brightman, Grotti, e Ulturgasheva, 2012: 1). Antropélogos da natureza, como Descola, Latour
e Ingold, dedicados a desconstruir e desacreditar a diade, tornaram proeminente o argumento
de que a dicotomia ocidental convencional de natureza/cultura é contingente, historicamente
situada, e apenas uma de muitos modos de compreensdo das relacdes entre humanos e nio-
humanos (ibid.). Existem muitas culturas que nao se deixam enganar pela separagao iluséria de

natureza/cultura.

26



Palsson et al. defendem que devemos explorar como a forma das tradi¢gdes do
pensamento ocidental, até agora profundamente ancoradas no dualismo entre natureza e
sociedade, podem confrontar “os seus proprios limites internos € pontos criticos de viragem
intelectual” (2013: 9). Ingold propde ser necessaria uma forma completamente inovadora de
pensar sobre organismos e as suas relacdes com o ambiente: uma nova ecologia (Ingold, 2000:
173). O objetivo do antropdlogo ¢ de “substituir a dicotomia obsoleta entre natureza e cultura
pela sinergia dinamica entre organismo e ambiente, de modo a recuperar uma genuina ecologia
da vida” (ibid.: 16). Surge, assim, a urgéncia de ultrapassar os limites de um pensamento que
insiste em dividir aquilo que, sentido na experiéncia vivida através da nossa sensibilidade
animal, como diria Abram, se entrelaca constantemente. A dicotomia natureza/cultura, longe
de ser uma verdade universal, revela-se cada vez mais como uma construgao particular de um
imaginario ocidental, historicamente situado e epistemologicamente limitado. Em face aos
desafios éticos, ecoldgicos e ontoldgicos que o Antropoceno apresenta, torna-se central a
necessidade de cultivar modos de pensamento mais relacionais, que reconhegam a
interdependéncia entre humanos e mais-que-humanos, entre corpos € 0 mundo, entre organismo
e ambiente. Ndo se trata de colocar a natureza dentro da cultura, ou a cultura dentro da natureza,
mas de desfazer as fronteiras entre elas, abrindo espaco para uma compreensao mais sensivel,

ecoldgica e plural do que significa viver no mundo.

Relac¢des entre humanos e outros animais

Para encerrar a parte | desta viagem, vou examinar as relagdes entre humanos e outros animais,
primeiro sobre aquilo que se pode reduzir ao advento da domesticacdo, seguido pela visao
segundo a lupa de Ingold que conceptualiza uma mudanca de relagdes de confianga (trust), para
de dominagdo (domination). Os mundos humanos sdao construidos sobre vidas e mortes de
animais nao-humanos, tanto conceptual como fisicamente (Marvin e McHugh, 2014: 1). Os
animais nao-humanos sao encontrados em virtualmente todas as tradi¢des de arte, literatura,
escultura, pintura, desenho, contos populares, entre tantas outras esferas da vida, onde sdo
utilizados para expressar ideias complexas sobre ser humano e ser animal, e as relagdes
negociadas em torno destas condi¢des. Em sistemas religiosos e outros sistemas cosmoldgicos,
os animais sdo venerados e, por vezes, temidos, adorados ou sacrificados (ibid.: 2). As primeiras
obras de arte em paredes de cavernas, que foram como faiscas na fogueira da humanidade,
representavam os animais com que os hominideos se deparavam no decurso das suas vidas.

Marvin e McHugh, os editores do livro Routledge Handbook of Human-Animal Studies

27



demonstram como os animais sdo usados e “alistados” em desportos, atuam em circos e sao
exibidos em museus e jardins zooldgicos. Alguns foram trazidos para dentro das nossas casas
e incorporados nas nossas familias como animais de estima¢ao, enquanto outros entram por
iniciativa propria e sdo frequentemente tratados como invasores ou pragas. Os animais estao
presentes até quando invisiveis, como no caso de produtos com base em animais, que se
tornaram essenciais em diversos processos industriais como, por exemplo, na area da
lubrificagdo de maquinaria pesada. Marvin ¢ McHugh questionam-se se ¢ indiscutivelmente
impossivel perseguir uma existéncia humana livre de animais na era da globalizagao (ibid.). Os
autores identificam uma triade de configura¢des de diversas paisagens nas quais humanos e
animais se encontram: “selvagem”, que coloca o humano no territorio do animal nao
restringido; “domesticado”, que denota um animal introduzido num territério controlado pelos
humanos; e “assilvestrado” (feral), localizando-se entre os dois extremos e, a0 mesmo tempo,
evidencia alguma porosidade entre essas posicdes®. Estas trés configuragdes correspondem a
termos que definem a natureza de como as relagdes entre humanos e outros animais sao
sentidas, corporificadas, experienciadas e comunicadas (ibid.: 3).

Ingold atende a diferentes tipos de relagdes com animais mais-que-humanos e faz a
ligacdo entre essas formas de relacionamento e os modos de organizagdo social e econdémica ao
longo da historia humana. Refletindo sobre uma economia de caga, onde a presa € construida
também como pessoa, Ingold aponta que predominam rela¢gdes humano-animal de caracter
comunitéario. Durante a domesticagdo inicial de animais, estes tornam-se membros parciais dos
agregados familiares, no entanto sobre um tipo de relagdes que Ingold assemelha a escravidao.
O desenvolvimento do pastoreio (pastoralism), onde os animais sao reunidos (rerded) sem a
necessidade obrigatéria de serem domesticados, conduz a relacdes humano-animal mais
contratuais, semelhantes as do feudalismo. Por fim, com a agricultura industrial moderna, as
relacdes de producdo tornam-se mais despersonalizadas, assumindo uma forma exploratoria
caracteristica do capitalismo (1988: 15). Atualmente, os animais sdo criados de forma
tradicional em muitas partes do mundo, enquanto noutras, sdo criados industrialmente,
utilizados como cobaias em testes laboratoriais e, de outras formas, tornados parte integrante

dos sistemas globais de troca (Garry e McHugh, 2014: 2).

8 A relacdo que os humanos criam com outros animais ndo-humanos, na minha visdo, pode ser representada com
uma caracteristica fluida, complicada de separar em termos ou denominagdes. Como veremos, as relagdes entre
espécies sdo raramente faceis de perceber na sua totalidade, existindo sempre uma “mestigagem universal entre
sujeitos e objetos, humanos e ndo-humanos” como indica Viveiros de Castro (1996, 125), que abordarei adiante.

28



O evento da domesticag@o ¢ considerado por Mullin a transformag@o mais profunda que
ocorreu nas relagdes humano-animal (2002: 389). Ao reduzir animais a propriedade que pode
ser reproduzida, os humanos tornaram possiveis novos tipos de desigualdade e diferenciagao,
culminando numa industria intensiva que nao da qualquer tipo de valor a vida do animal nao-
humano, explorado pelo seu corpo ou pelos fluidos que este produz. Estas vidas espoliadas de
qualquer felicidade, cobertas por horrores inimagindveis tipicos de vidas apropriadas pelos
humanos, sdo o produto da idealizacdo do ndo-humano como um Outro a ser explorado sem
quaisquer limites. A domesticagdo transforma um grupo de animais num objeto, um
instrumento da sociedade humana (Arregui, 2024: 219). Ela implica a transformagdo da
reproducdo, da alimentagdo, do habitat, da morfologia e inclusive da genética de uma espécie
para o beneficio dos humanos (ibid.: 220). Os animais domesticados passaram a ser possuidos
pelos humanos; como bens e formas de riqueza, e passaram a integrar os mercados e outros
sistemas de troca (Garry e McHugh, 2014: 10). A domesticacao, indica Ducos (1978: 54, apud
Ingold, 2000: 64) pode-se dizer que existe quando os animais vivos sdo integrados como objetos
na organiza¢do socioecondémica do grupo humano; tornam-se uma forma de propriedade que
pode ser possuida, herdada e trocada. A propriedade ¢ aqui concebida como uma relagdo entre
pessoas (sujeitos) no que diz respeito a coisas (objetos) ou, mais geralmente, como uma
apropriacdo social da natureza, indica Ingold. Os humanos, enquanto pessoas sociais, podem
possuir; os animais, enquanto objetos naturais, apenas podem ser possuidos (Ingold, 2000: 64).
A domesticacdo sugere um processo € uma condicdo de controlo humano, de modelacdo, de
trazer os animais para junto dos humanos, ou de permitir que eles se aproximem e entrem numa
coexisténcia proxima (ibid.: 6). O significado preciso de domesticagdo ¢ um tema de debate
académico ha mais de um século. A este ponto, cada uma das definigdes concorrentes introduz
alguma nog¢ao de controlo humano sobre o crescimento e a reprodug@o de animais e plantas. Os
animais selvagens, portanto, sdo considerados animais fora de controlo. Ingold indica a
ubiquidade, na literatura arqueozooldgica ocidental, das metaforas da perseguicao e da captura:
“os cacadores perseguem sempre, mas € a captura que representa o momento decisivo no inicio
da domestica¢ao” (Ducos 1989, 28; apud Ingold 2000, 64). Apesar da cuidadosa distin¢ao de
Darwin entre selecdo intencional e ndo intencional, a crenca de que a criacdo de animais, para
se qualificar como atividade produtiva, deve necessariamente implicar a modificacao
deliberada e planeada das espécies envolvidas persistiu. E através de reproducio controlada,
nas modificagdes provocadas por esta reprodu¢do — ou, mais tecnicamente, pela “selecao

artificial” — que se supde residir a esséncia da domesticagao (Ingold, 2000: 64).

29



Ingold acredita que a transformacgdo nas relagdes entre humanos e animais que no
discurso ocidental se enquadra na rubrica da domestica¢do ndo ¢, no entanto, marcada pela
substituicdo de animais selvagens por animais domesticados, mas sim pela passagem de
confianga a dominagao nos principios das relacdes dos humanos com os outros animais (2000:
10). O antropologo indica que “a histéria que contamos no Ocidente sobre a exploragdo humana
e a eventual domestica¢do dos animais faz parte de uma narrativa mais ampla sobre como os
seres humanos se elevaram acima da natureza — incluindo a sua propria animalidade — e
procuraram controla-la” (ibid.: 61). Convencionalmente, os cagadores-coletores sdo vistos
como explorando recursos “selvagens” ou ndo domesticados, enquanto que os agricultores e
pastores exploram os domesticados (ibid.: 62). Ingold indica, no entanto, que ja deveria estar
claro que a caracterizagdo da caca como a persegui¢do humana de animais “selvagens” ¢
bastante inadequada quando se trata da visao que os proprios cacadores tém dos animais. Para
estes, os animais ndo sdo criaturas distantes ou alienigenas, mas partilham o mesmo mundo e
fazem parte da mesma realidade que os humanos (ibid.: 69). Além disso, os cacadores de
comunidades de cagadores-coletores ndo acreditam que os animais estejam apenas empenhados
em fugir, sendo apanhados somente gragas a astucia, rapidez ou forca superior do cagador. Pelo
contrario, uma caga que termina com o sucesso de uma morte ¢ vista como prova de uma relagao
amistosa entre o cacador e o animal, que se deixou capturar voluntariamente.

Entre cacadores-coletores, argumenta Ingold, as relagdes de dependéncia que estes
mantém com os animais do seu ambiente sdo vistas como com a base na confianca. Para o
antropologo, a esséncia da confianca ¢ uma combinacdo peculiar de autonomia pessoal e
dependéncia. “Confiar em alguém ¢ agir tendo essa pessoa em mente, com a esperanga €
expectativa de que ela fard o mesmo — respondendo de forma favoravel — desde que o sujeito
ndo limite a sua autonomia para agir de outra maneira” (ibid.). Apesar de haver uma expectativa
de uma resposta favoravel, tal resposta depende exclusivamente da iniciativa e da vontade do
outro. A imposicao de uma resposta, ou a definicdo de condigdes e obrigacdes que limitem a
liberdade de acdo da outra parte, comprometeria a integridade da confianga e anularia a propria
natureza da relagdo estabelecida. Confianga, deste modo, envolve um elemento de risco de que
as acdes do outro de quem eu dependo, mas ndo controlo, sejam contrdrias as minhas
expectativas (ibid.: 70). De acordo com a visdo dos cagadores-coletores, 0os animais no ambiente
do cagador ndo seguem simplesmente os seus proprios caminhos, mas supde-se que atuem tendo
o cagador em consideragdo, ndo estando apenas no ambiente para o cagador os encontrar
capturar como quiser; pelo contrario, eles apresentam-se ao cagador. O encontro €, portanto,

um momento particular num desenrolar de uma relagdo continua — que pode durar a vida toda

30



— entre o cacador e a espécie animal (ibid.: 71). O cagador aspira a ter boas relacdes com os
animais que caga ao ser “bom” para eles, de modo que eles sejam bons de volta. Por outro lado,
os animais tém o poder de se recusarem a ceder caso qualquer tentativa de coercao seja feita
para extrair algo que, por sua propria vontade, ndo estejam dispostos a oferecer. A coergao,
entendida como a tentativa de obtenc¢do pela forca, representa uma trai¢do da confianga que
fundamenta a disposi¢do para doar. Desta forma, o ato de matar € visto como essencialmente
nao-violento. Entre os cagadores, as pessoas estdo imersas em lacos altamente particularistas e
intimos tanto com outros humanos quanto com nio-humanos (ibid.: 71). E precisamente nas
relacdes de confianga que a autonomia se mantém apesar da dependéncia. No mundo do
cacador, espera-se que os animais também se importem, a ponto de, voluntariamente, se
entregarem e permitirem serem capturados, colocando suas vidas a servigo dos humanos,
mantendo a0 mesmo tempo o controlo sobre o seu proprio destino (ibid.: 72). “O cagador nao
procura, e nao falha em procurar, o controlo sobre os animais; ele busca a revelagdo — procura
conhecer os animais por meio da caga” (ibid.). Ridington expressou esta ideia de forma sucinta:
os cacadores-coletores, “em vez de tentarem controlar a natureza [...] concentram-se em
controlar a sua relacdo com ela” (1982: 471, apud Ingold, 2000: 73).

Os pastores, tal como os cagadores, dependem de animais. Ingold indica que estes
atendem aos animais de uma forma diferente a dos cagadores, sendo que, neste tipo de relagdes,
presume-se que os animais nao tém capacidade para retribuir. Enquanto que nas relagdes entre
cacadores e animais, os animais mantém controlo sobre o seu destino, em relagdes com pastores
€ os animais que este que possui como propriedade, o controlo passa a ser exercido pelos
humanos. E o pastor quem toma decisdes de vida ou morte em relagdo aos que sdo agora
considerados os “seus” animais, controlando todos os demais aspetos do seu bem-estar, atuando
simultaneamente como protetor, guardido e carrasco. E ele quem os sacrifica; eles ndo se
sacrificam a si mesmos por ele (Ingold, 2000: 73). Assim como dependentes no seio da casa de
um patriarca, o seu estatuto ¢ o da menoridade juridica, sujeita a autoridade do seu mestre
humano (Ingold, 1980: 96; apud Ingold, 2000: 73). Ingold propde, entdo, que a relagao de
cuidado pastoricio, ao contrario da relacdo entre o cagador e os animais, ndo se baseia num
principio de confianca, mas sim de dominagao. Estes dois principios de relagdo sao mutuamente
exclusivos: garantir a obediéncia do outro através da imposi¢do da propria vontade — seja pela
for¢a ou por formas mais subtis de manipulagdo — constitui uma violacao da confianga, pois
implica a nega¢ao, e ndo o reconhecimento, da autonomia daquele de quem se depende. Ingold
reflete que se a nogdo de domesticagdo implica um tipo de dominio e controlo semelhante ao

que se verifica na escravidao, como vimos acima, entdo essa no¢ao pode, de facto, ser aplicavel

31



para descrever a relacdo do pastor com os animais do seu rebanho. O antropo6logo referencia
Tapper, que defende que quando “animais individuais sdo retirados da sua comunidade natural
de espécie e subjugados para fornecer trabalho no processo produtivo humano, [...] sendo a sua
alimentagdo controlada pelos seus mestres humanos”, pode-se, com razao, descrever as
“relagdes de producdo entre humanos e animais assim estabelecidas como baseadas na
escravidao” (1988: 52-53, apud Ingold, 2000: 73). Em sociedades onde a escravidao era a
forma dominante de relagcdo de produgdo, o paralelismo entre o animal doméstico e o escravo
parecia ser algo evidente por si mesmo. Os textos védicos, segundo Benveniste (1969: 48, apud
Ingold 2000: 73), utilizam o termo pasu para designar posses animadas, distinguindo entre duas
variedades: os quadrupedes, que se referem aos animais domésticos, e os bipedes, que se
referem aos escravos humanos. Por mais evidente que esse paralelismo possa ter parecido, para
os povos do mundo antigo, entre a dominagdo e o controlo de escravos e o dos rebanhos
pastorais, trata-se de uma ideia profundamente estranha e refutada no pensamento ocidental
moderno. Ao analisar ambos os tipos de relagdo — com escravos € com animais domésticos —
sob a perspetiva da dicotomia entre humanidade e natureza, “convencemo-nos de que a relagao
mestre-escravo, que ocorre entre seres humanos, situa-se no ambito da sociedade, enquanto a
domesticacdo representa uma apropriagdo social — ou intervengdo — no dominio separado da
natureza, dentro do qual a existéncia animal esta plenamente contida” (Ingold, 2000: 74).

A transicao de confianga para dominagdo nao deve ser entendida, no entanto, como um
movimento do envolvimento para o desenvolvimento, de uma situacdo em que humanos e
animais sao co-participantes do mesmo mundo para uma em que eles se segregam nos seus
proprios mundos separados de sociedade e natureza, afirma Ingold. Muito pelo contrario, essa
transi¢do envolve uma mudanga nos termos desse envolvimento. E seja qual for o regime — de
caca ou de pastoralismo — humanos e animais relacionam-se ndo apenas por meio da mente ou
do corpo, mas como centros indivisiveis de inten¢cdo e acdo, como seres completos. E mais,
alerta Ingold, como modos alternativos de relagdo, nem a confiangca nem a dominagao sdo, de
forma alguma, mais ou menos avangadas uma que a outra. E importante evitar a tendéncia de
pensar nas relagdes baseadas na confianga como moralmente ou intrinsecamente “boas”, e
naquelas baseadas na dominacdo como intrinsecamente “mas”, informa Ingold; elas sdo
simplesmente diferentes (ibid.: 75). Foi apenas com o advento da gestdo industrial de animais
para produgdo que estes foram reduzidos, na pratica e ndo apenas na teoria, a meros "objetos"
— como os académicos da tradi¢do ocidental sempre supuseram que eles fossem. De facto, avisa

Ingold, essa objetificacdo dos animais, que atingiu seu apice na indlstria agropecuaria, esta tao

32



distante das relagdes de dominacdo envolvidas nos cuidados tradicionais pastorais quanto das
relacdes de confianca presentes na caca (ibid.).

Encerrar esta sec¢do ¢, de certo modo, reconhecer a complexidade e a multiplicidade
das relagdes entre humanos e outros animais ao longo do tempo e do espago. Do cuidado
comunitario ao dominio absoluto, da partilha de mundos a objetificagdo total na agropecuéria
industrial intensiva, estas relagdes moldaram ndo apenas as vidas dos animais, mas também as
estruturas sociais, econdémicas € morais humanas. Como indica Ingold, ndo se trata de julgar
moralmente os diferentes modos de relagdo, mas de compreender as suas ldgicas internas, os
seus efeitos e as suas implicagdes. Contudo, ¢ inegavel que o modo de relagio dominante na
contemporaneidade — bem ancorado na exploragdo intensiva, na instrumentalizagdo dos corpos
e na invisibilizagdo do sofrimento — rompe de forma violenta com qualquer nogdo de
reciprocidade ou de reconhecimento da animalidade como vida que importa. E precisamente
sobre essa rutura, e as formas possiveis de a desafiar, que a proxima parte desta viagem se ira

debrucar.

Parte II — Ideias para Cuidar € Regenerar o Planeta Mae

Krenak indica que nao € pregador do apocalipse, apenas tenta partilhar a mensagem de um outro
mundo possivel (2020: 9). Sou, talvez, mais radical que Krenak. Apresento com certeza a ideia
de que o humano esta a caminhar na direcdo da destruicdo, da erup¢do, de um final triste e
teimoso da nossa espécie e de todas as outras afetadas por nés; caminhamos, de facto, para um
apocalipse, seja através de guerras pelos recursos que se estdo a extinguir, seja através das
alteragdes climéticas e tudo o que elas significam. Sem duvida, a Historia ja viu muitos “fins”
e “colapsos”. O passado geoldgico testemunhou eventos catastroéficos e extingdes em massa, €
ao longo da existéncia do humano, muitas civilizagdes ergueram-se e ruiram. Mas nenhum
outro cataclismo foi causado por uma tUnica espécie que ascende aos limites impostos pela
natureza e toma controlo do planeta. Os impactos da exploragdo ¢ dominio da Terra pelo
humano sdo crescentemente notaveis, e representam uma “ameaga apocalitica” que merece a
maior atengdo por parte de todas as sociedades que partilham este pale blue dot. E imperativo
procurar desenvolver e por em pratica politicas de preservagdo e regeneracao do planeta, de
modo a assegurar um futuro habitavel para o humano e para as espécies que dependem do nosso
impacto. A ameaca do Antropoceno nao ¢ de escala insignificante, ela abala a existéncia do

humano na Terra no sentido mais literal: a continua¢do da nossa espécie estd em questdo. E

33



comum falar-se da morte do planeta, mas este corpo celestial permanecera no seu movimento
heliocéntrico até o Sol extinguir o seu hidrogénio e entrar num processo de morte estrelar que
ird causar uma destabilizacao profunda do Sistema Solar. Mas até nesse episodio longinquo, a
vida na Terra podera emergir com formas altamente criativas e extremoéfilas. A morte em
questdo ndo serd a do planeta, mas da vida que nele habita e que de tantas formas o condiciona,
e ¢ condicionada por ele. Independentemente da acdo mais ou menos urgente do humano para
tentar reverter um “futuro apocalitico” cada vez mais concreto, a vida continuard, como
continuou tantas vezes apos episddios catastroficos que conferimos no estudo da estratigrafia
do nosso planeta. Mas a “era do Humano” terminara, injustamente, em conjunto com quase a
totalidade de formas de vida atuais, e o planeta entrard em novos ciclos, desenvolvera novos
ecossistemas, até que os dias do humano serao apenas uma memoria distante detetavel através
dos estragos que causou. Atesta-se, assim, o caminho para a morte de Gaia, o matricidio da
“Mae Terra”. Havera esperanca para um futuro de paz entre os habitantes da Terra e com a
propria? Hernes (2012, apud Palsson et al., 2013: §) argumentou que a nossa época ¢ marcada
por um crescente sentimento de desespero em relagdo a um sistema politico que tenta
constantemente provar-se através da sua capacidade de gerar crescimento, mas parece
amplamente incapaz de lidar com ameacas ambientais dbvias e inegaveis. O futuro esta a tornar-
se cada vez mais vazio, repleto de preocupagdes, inquietagdes ¢ de medo, a medida que nos
consciencializamos da falta de capacidade da politica nacional e global para enfrentar o
Antropoceno. As iniciativas politicas em torno da sustentabilidade equivalem, muitas vezes, a
pouco mais do que simulacros politicos, proporcionando a ilusdo de uma transicdo para a
sustentabilidade, ao mesmo tempo que sancionam a utilizacdo continuada e desmedida dos
recursos naturais (Palsson et al., 2013: 8). Se queremos que a nossa espécie € as nossas
sociedades prosperem, ¢ da maior importincia que identifiquemos ideias e praticas que nutram
tanto a nossa espécie, como o planeta (ibid.: 11).

Sem duavida, existem formas alternativas a perspetiva tipicamente ocidental de habitar
no mundo, cuja inadequacao para assegurar a prote¢do do planeta e a salvaguarda dos seus
recursos j& se tornou evidente. Para comecar e como ja observado, a ideia da centralidade e
unicidade do humano nao ¢ uma posi¢ao compartilhada globalmente. Existem muitas culturas
que lideram vidas mais ecoldgicas e que evidenciam mais respeito pela Terra e os seus
habitantes. A Antropologia leva-nos imediatamente a considerar alternativas socioecologicas
também plausiveis, mas radicalmente diferentes. Essas alternativas sdo tuteis para reimaginar o

mundo junto a outros congéneres, isto €, para ver o que ha debaixo do Antropoceno, e averiguar

34



como se v€ o Antropoceno de outros pontos de vista (Arregui, 2024: 42), que outros caminhos

existem.

Ideias e cosmologias indigenas

Na procura por modelos de relagdes com a natureza mais apropriadas, algumas académicas
viram-se para sociedades nao-industriais (Milton, 2003: 10). De facto, em debates sobre a
relacdo da humanidade com a natureza e com os outros animais, as culturas nao ocidentais sao
frequentemente retratadas como uma espécie de espelho refletor, a fim de proporcionar
contrastes com as formas ocidentais de lidar, pensar e sentir em relacao aos animais (Noske,
1997: 183). Em multiplos casos, existem culturas de cagadores-coletores nas quais a natureza ¢
espiritualizada (enspirited), ¢ as relagdes entre as pessoas € 0 seu ambiente sdo regidas por
obrigagdes morais de ambos os lados (Milton, 2003: 10). Nas sociedades de cagadores-
coletores, as pessoas tendem a ter uma visdo organica do mundo, que as leva a se colocarem
dentro, e ndo acima, do mundo natural. A natureza ndo é, de forma alguma, o Outro ou inferior.
Entre os Yukaghins da Sibéria, por exemplo, os humanos, os animais e os espiritos sdo duplos
miméticos infinitos uns dos outros (Kirksey e Helmreich, 2010: 553). Ja para os Koyukon,
comunidades nativas do Alasca, assim como para outros povos cacadores-coletores, nao
existem dois mundos separados, o da humanidade e o da natureza; existe, pois, um Unico
mundo, e os humanos constituem uma parte bastante pequena e insignificante dele (Ingold,
2000: 68). Efetivamente, nessas sociedades, categorias como natureza e cultura tendem a ser
inexistentes (Noske, 1997: 18). Os dados sobre a condi¢do de pessoa (personhood) nas
sociedades animistas sempre levantaram questdes sobre a suposta validade universal do
conceito de pessoa, porque invariavelmente demonstram que entidades nao-humanas podem
ser consideradas pessoas sociais. Diversas sociedades em regides do mundo distintas
reconhecem em certos seres ndo-humanos — sejam eles animais, plantas ou mesmo "coisas" —
caracteristicas que, segundo a racionalidade ocidental ou euro-americana convencional, seriam
atribuidas exclusivamente a pessoa humana (Brightman, Grotti e Ulturgasheva, 2012: 2).
Repetidamente, deparamo-nos com a ideia de que o ambiente, longe de ser visto como um
recipiente passivo de recursos que existem em abundancia para serem explorados, estd, pois,
saturado de poderes pessoais de um tipo ou de outro: ele estd vivo (Ingold, 2000: 66). Cuidar
do ambiente ¢ como cuidar de uma pessoa — requer um envolvimento profundo, pessoal e
afetivo, um envolvimento nao apenas da mente ou do corpo, mas de todo o ser, sem divisdes

(ibid.: 69). Em algumas culturas, indica Krenak, a Terra continua a ser reconhecida como a

35



nossa mae e provedora em multiplos sentidos — quer como fonte de subsisténcia para a
manuten¢do da vida, quer numa dimensao transcendente que confere sentido a nossa existéncia
(2019: 7).

Milton (2003: 101) argumenta que a diferenca entre a forma como as sociedades
ocidentais modernas tratam a natureza ¢ o modo como esta ¢ concebida pelas sociedades
indigenas e tradicionais ¢ frequentemente atribuida ao seu carécter sagrado. Nas sociedades
ocidentais, elementos naturais sao primariamente vistos como recursos para o uso do humano;
coisas naturais que podem ser compradas e vendidas, sob o controlo de proprietarios
especificos. Em sociedades indigenas, os elementos naturais ndo sdo propriedade, estando
disponiveis para toda a comunidade e sdo sustentados por convengdes que 0s respeitam, como
a convencdo de que a natureza ¢ sagrada. O ambiente espiritual ¢ aquele que ¢ ocupado por
pessoas/seres intencionais, com os quais as relagdes ecoldgicas ocorrem dentro de uma estrutura
sujeito-sujeito, € ndo sujeito-objeto (ibid.). Dando continuidade a esta reflexdo sobre diferentes
formas de conceber a natureza e a sua importancia, passo agora a abordar trés cosmologias
especificas que ilustram essas visdes de modo particularmente revelador: o perspetivismo

amerindio e as concegdes cosmologicas dos povos Ojibwa e Cree.

O perspetivismo amerindio

Viveiros de Castro indica que a distingdo cldssica entre natureza e cultura ndo pode ser utilizada
para descrever dimensdes ou dominios internos a cosmologias ndo-ocidentais sem passar antes
por uma critica etnoldgica rigorosa (1996: 115). O antropologo identifica uma “teoria
cosmopolitica que descreve um universo habitado por diversos tipos de atores ou de agentes
subjetivos, humanos e ndo-humanos — deuses, animais, mortos, plantas, fendémenos
meteoroldgicos, objetos e artefactos — todos dotados do mesmo conjunto geral de disposi¢des
preceptivas, apetitivas e cognitivas, por outras palavras, de uma “alma” semelhante”
(Brightman, Grotti, e Ulturgasheva, 2012: 2), uma conce¢do comum a muitos povos do
continente sul americano, segundo a qual o mundo ¢ habitado por diferentes espécies de sujeitos
ou pessoas, humanas e nao-humanas, que o apreendem segundo pontos de vista distintos
(Viveiros de Castro, 1996: 115). De acordo com esta abordagem, todos os seres, € nao so os
humanos, interagem com o mundo e entre si como selves, isto €, como seres com um ponto de
vista (Kohn, 2007: 4). O ponto de vista “cria o sujeito”, ou a esséncia da existéncia (Ogden,
Hall e Tanita, 2013: 13). A nog¢do de pessoa (personhood) e a corporalidade sdo elementos

estruturantes fundamentais nas sociedades tropicais da América do Sul, que se aparentam

36



fluidos quando avaliados com base em categorias antropologicas estabelecidas (Brightman,
Grotti, e Ulturgasheva, 2012: 4). Krenak, ele proprio um pensador indigena da América do Sul,
afirma que os humanos nao s3o os Unicos seres interessantes com uma perspetiva sobre a sua
existéncia (2019: 13). Viveiros de Castro deu o nome de “perspetivismo amerindio” a esta
cosmologia, e vou-me referir a ela por esse termo, mas ¢ importante lembrar que o termo
“amerindio” pode ser considerado problematico ou redutor, pois homogeneiza uma enorme
diversidade de povos, linguas e culturas indigenas das Américas sob uma unica designagao
colonial. Krenak, como alternativa, refere-se a esta corrente de pensamento como
“perspetivismo amazonico” em Ideias para adiar o fim do mundo (ibid.).

Viveiros de Castro identifica um multiculturalismo moderno, que se apoia na
implicagdo mutua entre unicidade da natureza (que ¢ garantida pela universalidade objetiva de
corpos e de substancia) e multiplicidade de culturas (gerada pela particularidade subjetiva dos
espiritos e significados), em contraste com um multinaturalismo amerindio ou amazoénico, um
trago construtivo deste pensamento, que supde a unicidade de espirito e a diversidade de corpos.
Segundo o multinaturalismo, “cultura/sujeito” sdo a forma universal, e “natureza/objeto”
constituem a forma do particular (1996: 116). Humanos e (alguns) animais sdo cobertos por
formas fisicas, aparéncias corporais variaveis, mas tém em comum uma esséncia oculta
antropomorfa. Deste modo, “a condi¢do original comum aos humanos e animais ndo ¢ a
animalidade, mas a humanidade” (ibid.: 119). A humanidade €, aqui, uma condigdo relacional,
e ndo bioldgica. O perspetivismo refere-se a “teoria indigena segundo a qual o modo como os
humanos veem os animais e outras subjetividades que povoam o universo ¢ profundamente
diferente do modo como esses seres os veem e se veem” (ibid.). De acordo com esta teoria, os
humanos veem-se como humanos, observam os animais como animais, € 0s espiritos como
espiritos. Mas os animais ndo se veem como animais (ndo-humanos). Os animais predadores
veem os humanos como animais de presa, os animais de presa veem o humano como predador,
e todos se veem como humanos, apreendem-se ou tornam-se antropomorfos. Deste modo,
observam o seu alimento como alimento humano, os seus atributos corporais como adornos ou
instrumentos culturais, e os seus sistemas sociais sdo organizados do mesmo modo que
instituicdes humanas (ibid.: 117). Assim sendo, animais ndo-humanos com interesse especial
para determinadas comunidades da América do Sul, como o jaguar ou a queixada (um parente
do porco), apresentam uma esséncia antropomorfa e uma aparéncia corporal varidvel. “A forma
manifesta de cada espécie ¢ um mero envelope (uma “roupa”) a esconder uma forma interna
humana, normalmente visivel apenas aos olhos da propria espécie ou de certos seres

transespecificos, como os xamas”, afirma Viveiros de Castro (1996: 117). Esta “forma interna

37



humana” corresponde ao espirito do animal — intencionalidade ou subjetividade formalmente
idéntica a consciéncia humana (ibid.).

O perspetivismo amerindio propde uma inversao radical da oposi¢ao natureza/cultura
ao afirmar uma humanidade essencialmente comum a diversos seres, ndo-humanos e até nao-
animais, ocultada por aparéncias corporais distintas. Esta concecdo desafia categorias
antropologicas classicas e convida a uma abordagem etnografica atenta a pluralidade ontologica
que permeia as cosmologias indigenas da América do Sul. Ao reconhecer a agéncia e a
subjetividade de animais e outros seres nao-humanos, estas cosmologias revelam um universo
relacional onde a condi¢do de “pessoa” ndo se limita ao humano, mas distribui-se segundo

perspetivas e modos de existéncia que escapam as logicas ocidentais dualistas.

Os Ojibwa

Os Ojibwa sdo comunidades de cacadores e armadilheiros (trappers) indigenas das florestas a
este do Lago Winnipeg e ao norte do Lago Superior, no Canada, para as quais a categoria de
pessoa ndo ¢ de forma alguma limitada ao humano. Numa cultura como a deles, o conceito de
pessoa nao ¢, de facto, sinbnimo de humano, mas “transcende-o” (Brightman, Grotti e
Ulturgasheva, 2012: 2). Identicamente a Viveiros de Castro, Hallowell — um reconhecido
académico que realizou trabalho de campo extensivo com os Ojibwa — advertiu contra a
tendéncia de projetar concecdes ocidentais de subjetividade sobre outras sociedades, ilustrando
de forma convincente as multiplas formas pelas quais entidades nao-humanas sao reconhecidas
como pessoas na vida social dos Ojibwa (Ogden, Hall e Tanita, 2013: 13). No mundo destes,
pessoas podem tomar uma grande variedade de formas, sendo o humano apenas uma entre
inameras (Ingold, 2000: 91). “Elas também podem manifestar-se sob diversas formas animais,
de fendmenos meteoroldgicos, como o trovao ou os ventos, como corpos celestes, como o sol,
e até como objetos tangiveis, como pedras, que nao hesitariamos em considerar inanimadas no
Ocidente” (ibid.). Nenhuma dessas multiplas formas sob as quais as pessoas podem se
manifestar ¢ mais fundamental ou “literal” do que as outras. Além disso, num tema comum em
comunidades nativas das Américas, a importancia dada aos sonhos ¢ frequentemente associada
a comunicagdo com seres ndo-humanos, a revelagao de conhecimentos espirituais e a orientagao
da vida quotidiana. Assim sendo, as pessoas podem ser encontradas ndo apenas na vida
“desperta”, mas também — e de forma igualmente tangivel — nos sonhos e na narracao de mitos.
E, mais importante ainda, tal informa Ingold, elas podem mudar de forma. De facto, para os

Ojibwa, a capacidade de metamorfose ¢ um dos aspetos centrais de ser pessoa e constitui um

38



indicador crucial de poder: quanto mais poderosa for a pessoa, mais facilmente pode efetuar
uma mudanga de forma (ibid.).

Tal como no perspetivismo amerindio, nem todos os animais sdo pessoas, mas alguns
animais sao sempre extraordinarios, como o urso, que ¢ tanto uma “pessoa completa” quanto o
cacador humano (ibid.). As pessoas Ojibwa consideram que animais-pessoas se encontram no
mesmo nivel, sendo acima, que pessoas humanas, ao contrario do Ocidente, onde animais-
pessoas antropomorfizados sdo tratados como criangas que necessitam de serem cuidados e
controlados pelos seus guardides humanos (ibid.: 92). Mais uma vez refletindo o perspetivismo,
para os Ojibwa, todas as pessoas, sejam humanas ou ndo, partilham a mesma estrutura
fundamental que consiste, pelas palavras de Hallowell, numa “parte interior vital que ¢
duradoura e numa forma exterior que pode mudar” (1960: 42, apud Ingold, 2000: 92). A
esséncia interior, ou alma, contém atributos como a sensibilidade, a vontade, a memoria € a
fala; assim, qualquer ser que possua esses atributos € considerado uma pessoa,
independentemente da forma instavel visivel em que se apresenta (Ingold, 2000: 93). Como
Viveiros de Castro indica (1998, apud Ingold 2000: 94), a descri¢do da metamorfose como um
revestimento da alma, longe de ser uma resposta peculiar a disjungdo ontologica, ¢ amplamente
relatada na etnografia dos povos nativos das américas.

O modelo ocidental de pessoa ¢ identificado como um self com inteligéncia interior,
uma mente consciente, encerrada no seu recipiente fisico, o corpo. (Ingold, 2000: 103). De
acordo com este modelo, o corpo capta sinais sensoriais do mundo a sua volta e transmite-os a
mente, que os processa para formar imagens ou representagdes. Encerrados dentro de multiplas
camadas, conhecidos diretamente apenas por nds mesmos, e€stdo 0s nossos pensamentos,
sentimentos e memorias, que s6 podem ser liberados e tornados conhecidos para os outros por
meio da sua expressao corporal na fala e no gesto. O modelo Ojibwa de pessoa, no entanto, ¢
bastante diferente. Este modelo ndo postula o self antes da entrada da pessoa no mundo; ao
contrario, “o self ¢ constituido como um centro de agéncia e consciéncia no processo do seu
engajamento ativo com o ambiente. Sentir, recordar, intencionar e falar sdo todos aspetos desse
engajamento e, através dele, o self surge continuamente” (ibid.). Deste modo, o self Ojibwa €
relacional (Bird-David, 1999: 77-8, apud Ingold, 2000: 103). Ele ndo se encontra dentro da
cabeca, ele aflora no desenrolar das relagcdes que se estabelecem em virtude do seu
posicionamento no mundo, estendendo-se pelo ambiente ao longo de percursos relacionais.
Adotando essa concecdo de pessoa, fica claro que nao se pode colocar nenhuma barreira fisica
entre mente e mundo. “Qualquer dicotomia interior—exterior”, afirma Hallowell, “tendo a pele

humana como limite, ¢ psicologicamente irrelevante” (1995: 88, apud, 2000: 103), o que,

39



atendendo as circunstancias experienciais e interpretativas de cada antrop6logo, ndo invalida o
argumento de Descola acerca da universalidade da distincdo entre “fisicalidade” e
“interioridade”°.

Para os Ojibwa, o conhecimento esta enraizado na experiéncia, entendida como um
acoplamento entre 0 movimento da consciéncia € o0 movimento dos elementos do mundo. A
experiéncia, neste sentido, ndo atua como mediadora entre mente e natureza, pois estas jamais
se encontram separadas. Ela ¢, antes, intrinseca ao proprio processo de estar vivo no mundo.
Esta concegdo articula-se com uma visao de pessoa em que o self se manifesta no desenrolar
das relagdes que se estabelecem em virtude do seu posicionamento no ambiente (Ingold, 2000:
11). Para comunidades Ojibwa, o conhecimento ndo reside na acumulacdo de conteudos
mentais, nem ¢ representado na mente a medida que se vai conhecendo o mundo. Ele desdobra-
se no ambiente, seja em sonhos ou na vida desperta, no ato de observar, ouvir e sentir,
procurando ativamente os sinais através dos quais o mundo se revela. E o tipo de conhecimento
que dai decorre nao € proposicional, na forma de enunciados hipotéticos ou de “crencas” sobre
a natureza da realidade, mas pessoal — consistindo numa sensibilidade intima a outros modos
de ser, atenta aos movimentos, habitos e temperamentos particulares que revelam cada ser tal
como ele é. Mente e natureza nunca se encontram separados, existindo, pois, num processo
continuo de estar vivo para o mundo, de envolvimento sensorial total da pessoa com o ambiente
(ibid.). Como visto anteriormente, o proprio projeto da ciéncia natural baseia-se no
distanciamento do sujeito humano do mundo que € objeto da sua investigagdo. Os Ojibwa,
partindo da premissa oposta — de que o sujeito s6 pode existir como um ser no mundo —
chegaram a algo bastante diferente que Ingold contrasta com a ciéncia natural: a “poética do
habitar” (poetics of dwelling) (ibid., 102). Em suma, a experiéncia € intrinseca ao processo
generativo em que as pessoas — tanto humanas como ndo-humanas — surgem e perseguem o seu
curso de vida, cada uma dentro do ambito das suas relacdes com os outros. Este processo ¢
mutuo com o ambiente: a formagdo do self €, a0 mesmo tempo, a formagdo de um ambiente
para esse self, e ambos emergem de um processo comum de amadurecimento e experiéncia
pessoal (ibid.: 100). A filosofia ocidental dominante parte da premissa de que a mente ¢ distinta
do mundo; ¢ uma faculdade que a pessoa, presumivelmente humana, traz para o mundo a fim
de compreendé-lo (ibid.: 101). Para os Ojibwa, por outro lado, a mente subsiste no proprio
envolvimento da pessoa com o mundo. Em vez de abordar o mundo a partir de uma posi¢ao

externa a ele, a pessoa, na visdo dos Ojibwa, s6 pode existir como um ser no mundo, envolvida

® DESCOLA, Philippe, 2013. Beyond Nature and Culture. Chicago: The University of Chicago Press, p. 64.

40



num conjunto continuo de relagdes com os componentes do ambiente em que vive. E os
significados que sdo encontrados no mundo, em vez de serem sobrepostos a ele pela mente, sdo
extraidos dos contextos desse envolvimento pessoal (ibid.).

No mundo dos Ojibwa, “relagdes socais vitais transcendem aquelas mantidas apenas
com outros humanos” (ibid., 76). O modelo genealdgico, para os Ojibwa, ¢ invalido, pois se as
formas dos seres ndo sdo expressas, mas geradas dentro do processo da vida, entdo essas formas
ndo podem ser transmitidas como parte de qualquer especificagdo independente do contexto.
Por outras palavras, ndo se pode determinar a forma que um ser assumira independentemente
das circunstancias da sua vida no mundo. “O parentesco, em particular, ndo se trata de transmitir
componentes de uma especificacdo pessoal, mas das maneiras pelas quais outras pessoas no
meu ambiente, através da sua presenga, das suas atividades e do cuidado que proporcionam,
contribuem para o processo do meu proprio crescimento ¢ bem-estar. E como essas outras
pessoas podem ser tanto humanas como ndo-humanas, nao ha nada de estranho na extensao das
relacdes de parentesco além da fronteira das espécies” (ibid.: 108). Considero este um ponto
muito pertinente. A Unica forma de podermos mover em frente da época ou intervalo que ¢ o
Antropoceno ¢ ao formar relagdes fortes de kinship com seres além da nossa espécie, até com
entidades ndo animais.

Para os Ojibwa, a vida nao ¢ uma propriedade do objetos, mas uma condi¢ao de ser; ¢
um projeto continuamente em constru¢do, num processo de constante renovacao (ibid.: 97).
Diferentes seres tém padrdes caracteristicos de movimento — formas de estar vivos — que os
revelam como realmente sdo. E estes movimentos sdo parte integrante desse processo vital total,
de geragdo continua, através do qual o proprio mundo estd sempre a surgir. Afirma Ingold, os

seres vivos ndo se movem sobre o mundo, mas movem-se juntamente com ele (ibid.: 98).

Os Cree

Ingold fala-nos de um fenémeno do comportamento da rena que € interpretado de duas formas:
a perspetiva das comunidades nativas Cree, cagadores do nordeste do Canada, e a dos bidlogos.
Quando a rena se apercebe da presenga do seu predador natural, o lobo, esta vira o seu corpo e
dirige o olhar intimamente para o lobo. O mesmo acontece quando a rena repara que esta a ser
perseguida por um cagador humano. Bidlogos interpretam este comportamento como a rena a
criar a oportunidade de dar um ultimo folego antes da corrida que vai decidir o destino de
ambos. Comunidades como os Cree acreditam, por outro lado, que o animal se esté a oferecer,

sendo que se torna facil matar uma rena com uma lanca ou flecha quando ela para e se depara

41



com o cagador; a rena, num espirito de boa vontade ou mesmo de amor para com o cagador,
vira-se na sua dire¢do, sendo que a substancia corporal da rena ndo ¢ retirada, ¢ recebida, e
matar ndo aparece como um fim da vida, mas como um ato essencial para a sua regeneragao
(Ingold, 2000: 13). Os antropdlogos explicam esta aparente contradi¢do entre biologia e
conhecimento nativo partindo da assunciao que os Cree partilham, de que o mundo inteiro — e
ndo s6 aquele habitado por humanos — esta saturado de poderes de agéncia e de intencionalidade
(ibid.: 14). “Na cosmologia Cree, conclui o antropdlogo, as relagdes com os animais sao
modeladas com base nas relagdes que existem dentro da comunidade humana, de tal forma que
a caca ¢ concebida como um momento num didlogo interpessoal continuo” indica Ingold (ibid.).
A visdo de personhood dos Cree, tal como no perspetivismo e comum a cosmologias das
américas, estd aberta igualmente ao humano como ao ndo-humano, e também ao nao-animal
(ibid.: 48). Na perspetiva destes povos, personhood nao ¢ a forma manifesta da humanidade,
pelo contrario, o humano ¢ uma de muitas formas externas da personhood (ibid.: 49). O que os
humanos e os ndo-humanos t€ém em comum ¢ o facto de estarem vivos, sendo que estar vivo ¢
“estar situado num campo de relagdes que, a medida que se desenvolve, cria formas de maneira
ativa e incessante: os seres humanos como seres humanos, 0s gansos como gansos, € assim por
diante” (ibid.: 50). Ao invés de revelar formas ja especificadas, a vida é aqui também vista
como um processo de geragdo continua. Cada ser vivo surge, entdo, como uma encarnagao
particular e posicionada desse potencial gerador (ibid.: 51). Personhood, longe de ser
acrescentada ao organismo vivo, estd implicada na propria condi¢do de estar vivo. Os
organismos nao sao apenas ‘“como pessoas”, eles sdo pessoas. Da mesma forma, a consciéncia
nao ¢ complementar a vida organica, mas ¢, por assim dizer, “a sua frente mais avancada — a
beira de eventos em desenvolvimento, de nascimento continuo”, como Scott afirma (1989, 195;
apud Ingold 2000, 51). A equivaléncia ontologica entre humanos e animais, como organismos-
pessoas € como participantes num processo de vida, traz consigo uma consequéncia de
importancia que Ingold designa capital: ¢ de que ambos podem ter pontos de vista. Por outras
palavras, para ambos, o mundo existe como um lugar significativo, constituido em relacao aos
propositos e capacidades de a¢do do ser em questdo. Ontologias ocidentais acreditam que
apenas o humano ¢ capaz de representar uma realidade externa ao organizar os dados da
experiéncia de acordo com esquemas culturais diversos. Para os Cree, no entanto, os animais
nao participam com os humanos na qualidade de pessoas apenas num dominio de representacao
em mundos intencionais construidos culturalmente, sobrepostos ao substrato natural dado das
interagdes organismo-ambiente. “Eles participam como criaturas do mundo real, dotadas de

poderes de sentimento e acdo autdénoma, cujos comportamentos, temperamentos e

42



sensibilidades caracteristicas se conhecem no proprio curso das relagdes praticas quotidianas
com eles” (Ingold 2000, 52).

Como observado, para comunidades indigenas das américas, tanto animais humanos
como nado-humanos sao considerados selves. A capacidade de formar relagdes proximas de
kinship com entidades ndo-humanas esta na base de uma protecdo atenta a regeneracao da vida
no planeta. As cosmologias indigenas aqui abordadas revelam modos de existéncia em que a
fronteira entre humano e nao-humano se dissolve em relagdes de reciprocidade, cuidado e
reconhecimento mutuo. Longe de reduzirem o mundo natural a um objeto de exploracao, estas
visOes sublinham a partilha de agéncia, intencionalidade e personhood entre os seres vivos, e
até com entidades ndo-animais. Ao desafiarem a dualidade natureza/cultura e ao proporem
ontologias relacionais, estas perspetivas oferecem ndo somente um contraste critico as
concegdes ocidentais modernas, mas também um horizonte ético alternativo para pensar as

crises do Antropoceno.

Ideias vindas do seio ocidental

Apesar da instabilidade que atualmente atravessamos ter origem em sociedades comprometidas
com o capitalismo extrativista, existem movimentos e correntes de pensamento no Ocidente
que se opdem ao status quo e procuram formas alternativas de habitar e de perceber o ambiente,

sugerindo modos de vida mais sustentaveis e regeneradores.

Direitos do ambiente

Uma perspetiva a ganhar movimento € o shift no posicionamento dos direitos do ambiente. Em
New Transitions from Human Rights to the Environment to the Rights of Nature (2016), Susana
Borras descreve uma mudanga no campo legal em torno de uma visdo biocéntrica dos direitos
ambientais, e ndo antropocéntrica. A segunda, a tradicionalmente adotada, posiciona os direitos
do ambiente sobre a lente dos direitos dos humanos ao ambiente. As leis e regulamentos
nacionais sobre a protecdo ambiental legalizam eficazmente os danos ambientais ao regular a
quantidade de polui¢do ou destruicdo da natureza que pode ocorrer legalmente.

Borras identifica uma fraqueza nas leis ambientais que surgem num sistema legal que
trata 0 mundo natural como propriedade a ser explorada e degradada, e ndo como um parceiro
ecoldgico integral com os seus proprios direitos de existir e de prosperar (2016). Milton afirma

que no discurso ocidental dominante, os elementos naturais sdo representados principalmente

43



como recursos, € as perspetivas que personificam a natureza sdo marginalizadas pela énfase
coletiva nos recursos e na ciéncia, mesmo quando ideias formam filosofias politicas coerentes,
como ¢ o caso da Ecologia Profunda (Deep Ecology), ndo lhes ¢ dada qualquer oportunidade
de fornecer uma alternativa pratica a politica dominante, ao status quo (Milton 2003, 31). Como
observado, tradicionalmente, os sistemas de lei consideram a natureza como propriedade.
Argumentos para prote¢do ambiental com base em ideais de recursos definem a natureza e
elementos naturais primariamente como recursos, coisas cujo valor dependem de como
beneficiam outros. Os organismos ndo-humanos sao valorizados como recursos € como meros
componentes de biodiversidade, o tal material cru sobre a qual a sele¢do natural atua (Borras,
2016: 29). A visao antropocentrista dos direitos ambientais posiciona a questdo de um ambiente
saudavel e prospero na parte que toca o bem-estar do humano, ou a promessa de crescimento,
na dtica do seu valor para o humano. Degradacdo do ambiente ¢ enderecada apenas na medida
de como esta ligada ao bem-estar humano (ibid., 115).

A atual abordagem constitucional de prote¢do ambiental que tem por base os direitos
do humano a natureza tem contribuindo para a progressiva deterioracdo do ambiente. Borras
acrescenta que, em geral, os sistemas legais sdo inerentemente antropocentristas, e contruidos
em torno de direitos de propriedade que refor¢am relagdes de superioridade entre humanos e
outros animais, bem como a apropriacdo da natureza. Tal permite a implementacdo de um
metabolismo social capitalista como forma sobre a qual as sociedades humanas organizam as
trocas crescentes de energia e de materiais com o ambiente, a causa final da crise ecoldgica por
que passamos atualmente. A ideia de metabolismo social capitalista avancada por Martinez
Alier refere-se a como a ordem do metabolismo social do capitalismo ¢ inerentemente anti-
ecologica ao sistematicamente subordinar a natureza na procura eterna de acumulagao de capital
e de producdo a escalas cada vez superiores, ao invés de reconhecer e respeitar os limites
naturais (ibid.: 117). Borras identifica a ascensdo de uma nova geragao de leis ambientais que
rejeitam o falso dogma que coloca humanos acima da natureza e admitem a interconectividade
do mundo natural, reconhecendo os seus direitos de existir, persistir € manter os seus ciclos
naturais. (ibid.: 119). A mudanga para uma visdo biocéntrica dos direitos da natureza (e ndo a
natureza) assume como uma melhor op¢do o desenvolvimento de direitos humanos que
demonstrem que a humanidade ¢ uma parte integral da biosfera, que a natureza tem valor
intrinseco, € que a humanidade tem certas obrigagdes perante a natureza (ibid.: 129). Esta visao
holistica de todos os ecossistemas assume a natureza ndo como um objeto a ser protegido, mas
como um sujeito legal. A conservacdo da natureza e responsabilidade de fazer cumprir os seus

direitos €, segundo esta perspetiva, uma obrigacdo de todos os humanos. Todas as formas de

44



vida sdo importantes ¢ mantém o equilibrio da natureza. Esta abordagem aos direitos do
ambiente dispdem uma maior sensibilidade em relacdo ao ambiente através da reorientagdo de

como podemos proteger o planeta como um centro de vida (ibid.: 2).

O organismo no ambiente

Milton afirma que a Antropologia assume uma perspetiva construcionista sobre a diversidade
cultural: aceita que as nossas perspetivas sobre o mundo sdo determinadas pelo contexto
cultural em que vivemos, que aprendemos sobre o mundo com outros humanos através da
exposicdo as suas perspetivas culturais (2003: 1). Muitos antropologos e psicologos sociais
argumentariam que o ambiente do humano ¢ essencialmente social, que “a ecologia humana ¢
a sociedade humana” (Croll e Parkin, 1992: 13, apud Milton, 2003: 148) e que, portanto, cada
individuo é um produto da sua propria experiéncia social. Apesar de ser uma abordagem que se
provou extremamente util para ajudar os antropologos a compreender muito sobre a diversidade
cultural (Milton, 2003: 149), sendo a cultura vista como sistemas de simbolos ¢ a sua analise
como uma ciéncia interpretativa “em busca de significado”, segundo Geertz (197: 5, apud
Milton, 2003: 32), Ingold manifesta que o construtivismo impde uma barreira entre o ambiente
e 0 nosso entendimento do mesmo'® (1992, apud Milton, 2003: 41), ao assumir que a Unica
experiéncia relevante para a produ¢do de conhecimento € experiéncia social, implicando que a
aprendizagem ¢ sempre mediada pela interagdo social, e ignorando o facto 6bvio de que o
humano ¢ tdo capaz como qualquer outro animal de recolher informagao diretamente do seu
ambiente (Milton, 2003: 42). De acordo com Milton, para examinar que tipos de experiéncias
geram que tipos de conhecimento, precisamos de considerar a relagdo do ser humano com todo
0 seu ambiente, ndo apenas com o ambiente social (ibid.: 41). Durante as nossas vidas,
argumenta a antropdloga, nos aprendemos com o nosso ambiente total, ndo apenas com outros
humanos e os seus produtos — a cultura (ibid.: 148). Milton sugere que precisamos ir além dos
contextos sociais e culturais e ver cada humano como um organismo individual que vive num
ambiente e se desenvolve através do seu envolvimento com o que encontra nesse ambiente

(ibid.: 2). Milton segue a orientacao de Ingold, que se inspirou em Gibson e von Uexkiill, para

190 construtivismo serviu bem a psicologia. Acontece que socidlogos e antrop6logos acabaram por distorcer a
ideia, convertendo-a num tipo de “construcionismo” — quase um dogma que serve como uma explicagdo fechada,
dizendo que algo ¢ uma construgdo social e parando por ai, sem investigar o processo real pelo qual as coisas
ganham forma na vida. Na perspetiva fenomenoldgica, que claramente influencia Ingold, so se podera
"construir" o que €, antes, experienciado.

45



argumentar que os humanos compreendem o mundo através da sua perce¢do direta, e ndo
apenas através da interpretagao cultural (Ingold 1992, apud Milton, 2003: 2).

Ingold, como ja referido, pretende substituir a dicotomia natureza-cultura com a sinergia
de organismo e ambiente (2000: 9). Sugerir que os humanos habitam mundos discursivos de
significado culturalmente construido ¢ implicar que eles ja deram um passo para fora do mundo
da natureza, no qual as vidas de todas as outras criaturas estdo confinadas. Ingold, como
referenciado acima, pretende situar-nos de novo bem no centro do nosso ambiente, de forma a
recuperar uma verdadeira “ecologia da vida” (ibid.: 14), que reconhece os seres vivos como
participantes de uma teia relacional continua, em que organismos e ambientes se co-constituem
através de praticas de habitar e percecionar o mundo, em ambientes continuamente sobre
construcdo (ibid.: 172). Aqui, “organismo mais ambiente” ndo deve denotar a soma de duas
coisas, mas sim uma totalidade indivisivel (ibid.: 19). Como observado, o antropologo opde-se
a ideia da Biologia de que cada organismo segue um programa, um building plan ou um bio-
logos dado independentemente e antes do seu desenvolvimento no mundo. Tal visdo descreve
um organismo em que a sua historia de vida ndo poderia ser mais do que a realizag¢do ou escrita
de um programa de construgdo, sob determinadas condi¢des ambientais. Em suma, a vida seria
puramente consequencial, um efeito da injecdo de uma forma prévia na substancia material
(ibid.). Ingold tem uma ideia diferente: a vida organica, ao invés de ser reativa, ¢ ativa,
corresponde ao “desdobramento criativo de todo um campo de relagdes dentro do qual os seres
emergem e assumem as formas particulares que assumem, cada um em relagdo aos outros”
(ibid.: 19). A vida, nesta perspetiva, nao ¢ a realizacdo de formas pré-especificadas, €, pois, o
proprio processo em que as formas sdo geradas e mantidas no lugar. Cada ser, ao ser envolvido
no processo € levar a sua vida adiante, surge como um centro singular de consciéncia e agéncia:
um desdobramento, em algum nexo especifico dentro dele, do potencial gerador que € a propria
vida (ibid.). Se esta visdo for aceita — isto €, se estivermos dispostos a tratar a forma como
emergente dentro do processo da vida — entdo nao precisamos de recorrer a um dominio distinto
da mente para explicar os padroes e significados do mundo, defende Ingold. Por outras palavras,
“ndo precisamos pensar na mente ou na consciéncia como uma camada do ser acima e além da
vida dos organismos, a fim de explicar o seu envolvimento criativo no mundo. Em vez disso, o
que podemos chamar de mente ¢ a vanguarda do proprio processo da vida, a frente em constante
movimento” (ibid.). Uma abordagem ‘“‘genuinamente ecologica”, contende Ingold, ¢ aquela que
fundamentaria a intengdo e a agdo humanas no contexto de um envolvimento continuo e

mutuamente constitutivo entre as pessoas € os seus ambientes (ibid.: 27).

46



Conhecimento senciente (sentient knowledge), um termo usado por Aderson sobre
pastores de renas e cacadores da regido de Taimyr, no norte da Sibéria, e as suas relagdes com
0s animais e outros componentes do ambiente, capta perfeitamente o tipo de conhecimento que
as pessoas tém dos seus ambientes que Ingold pretende demonstrar. “Nao se trata de um
conhecimento formal e autorizado, transmissivel em contextos fora daqueles em que ¢ aplicado
na pratica. Pelo contrario, baseia-se no sentimento, consistindo nas competéncias,
sensibilidades e orientacdes que se desenvolveram ao longo de uma longa experiéncia de vida
num determinado ambiente” (ibid.: 25). Outra palavra para este tipo de sensibilidade e
capacidade de resposta, expulsa da “sociedade educada” tal como a verdade to totemismo, ¢ a
de intui¢do. Na tradicdo do pensamento e ciéncias ocidentais, a intui¢do tem “ma fama”, e ¢
observada como conhecimento inferior ao produto de racionalismo intelectual. No entanto,
corresponde a conhecimento que todos temos ¢ usamos a medida que levamos as nossas vidas
adiante. Ingold também apela a outro tipo de conhecimento, o pensamento relacional (relational
thinking), que significa “tratar o organismo ndo como uma entidade discreta e previamente
definida, mas como um /ocus particular de crescimento e desenvolvimento dentro de um campo
continuo de relagdes. Trata-se de um campo que se desdobra nas atividades vitais dos
organismos e que esta contido nas suas morfologias especificas, nos seus poderes de movimento
e nas suas capacidades de percegdo e resposta” (Ingold, 2004: 218). Cada organismo pode ser
compreendido como a expressao encarnada de uma forma singular de viver, de um determinado
modus vivendi. A vida, por assim dizer, corresponde ao potencial criativo de um campo
dindmico de relacdes, no seio do qual os seres concretos emergem e adquirem as formas que
adquirem, sempre em relacdo uns com os outros. Sob esta perspetiva, ndo € a vida que reside

nos organismos; sao 0s organismos que se inscrevem na vida (ibid.: 219).

A percecdo do ambiente

Neisser, tal como Gibson, parte do principio de que a percecdo ndo consiste em projetar ideias
pré-concebidas sobre o mundo, mas sim em descobrir e apreender o ambiente tal como ele
efetivamente se apresenta. Para ambos, percecionar significa colher informacdes diretamente
do meio, interpretando-as a partir da propria estrutura do ambiente, em vez de impor-lhe
significados ou constru¢des mentais que “distorcem” a realidade percecionada. (Milton, 2003:
42). Ingold indica que as diferentes maneiras de agir no ambiente correspondem igualmente a
diferentes formas de o percecionar (2000: 9). Por outras palavras, a percecao nao ¢ separada da

pratica: a forma como nos movemos, interagimos e utilizamos os elementos do mundo molda

47



diretamente a forma como o mundo se apresenta aos nossos sentidos € a nossa compreensao. E
a percecdo ndo precisa de ser uma questdo privada fechada dentro da cabeca, na verdade, Reed
(1998, apud Ingold, no mesmo volume) conclui que a socialidade tem os seus fundamentos na
consciéncia das percecgoes partilhadas, na mutualidade direta ou no envolvimento intersubjetivo
que advém de se viver num ambiente comum. Assim, Reed desafia o conhecimento
antropologico convencional, segundo a qual a vida social depende de uma objetivagdo da
experiéncia de sujeitos privados, inicialmente fechados uns aos outros, dentro de sistemas
publicos e simbolicamente codificados de representacdes coletivas (Ingold, 1998: 13).

Milton refere que “a capacidade de percecdo ¢ a base de todo o conhecimento,
[permitindo] ao observador mover-se pelo mundo, reconhecer os outros € compreender as suas
mentes e intengdes” (2003: 43). Esta ideia destaca a perce¢do como o ponto de partida
fundamental para qualquer relagdo significativa com o mundo e com os outros. Abram sublinha
a reciprocidade em como a nossa mao que toca em coisas, ¢ também tocada de volta por essas
entidades. Tal reciprocidade € a propria estrutura da perce¢dao. SO experienciamos o mundo
sensorial ao tornarmo-nos vulnerdaveis a esse mundo. A perce¢do sensorial ¢ esse
entrelacamento continuo: o terreno entra em nos apenas na medida em que nos permitimos ser
acolhidos por ele (Abram, 2010: 75), “o contacto mais intimo entre o corpo ¢ a terra desenrola-
se ndo apenas na sola dos pés, mas ao longo de toda a superficie porosa da nossa pele, [pois] a
terra ndo € apenas aquela presenga densa sob os pés — ¢ também o ar transparente que nos
envolve” (ibid.: 76). Abram relembra que s6 conseguimos sentir o mundo a nossa volta porque
fazemos inteiramente parte deste mundo, porque — “em virtude da nossa propria densidade e
dinamismo carnais” — estamos plenamente enraizados nas profundezas deste terreno sensivel,
desta sensuous earth (ibid.: 78). Em suma, as pessoas desenvolvem as suas competéncias e
sensibilidades através de historias de envolvimento continuo com os constituintes humanos e
ndo-humanos dos seus ambientes, e ¢ ao envolver-se com estes multiplos constituintes que o
mundo passa a ser conhecido pelos seus habitantes (Ingold, 2000: 10). “Por meio do apuramento
fino das competéncias percetivas, os significados imanentes no ambiente — isto €, nos contextos
relacionais do envolvimento do sujeito percetivo com o mundo —ndo sao construidos, mas antes
descobertos” (ibid.: 2).

Vimos anteriormente que, de modo geral, os cacadores-coletores nao encaram o
ambiente como um mundo natural exterior que precise de ser compreendido através de
conceitos ou apropriado simbolicamente segundo um modelo cultural predeterminado (ibid.:
42). Ingold convida-nos a seguir a deixa destas comunidades e observar a condicdo humana

como a de um ser imerso desde o inicio, tal como outras criaturas, num envolvimento ativo,

48



pratico e percetivo com os constituintes do mundo em que habita. Essa “ontologia da habitacdo”
(ontology of dwelling), como Ingold a denomina “oferece uma maneira melhor de compreender
a natureza da existéncia humana do que a ontologia ocidental alternativa, cujo ponto de partida
¢ uma mente separada do mundo que precisa de literalmente formula-lo — construir um mundo
intencional na consciéncia — antes de qualquer tentativa de envolvimento” (ibid.). O contraste
¢ entre duas formas de apreender o mundo, a ocidental caracterizada por um processo de
representacdo mental, e a indigena, em que “compreender o mundo nao € uma questdo de
constru¢do, mas de envolvimento; ndo de construir, mas de habitar (dwell); ndo de criar uma

visdo do mundo, mas de assumir uma visdo dentro dele” (ibid.).

Von Uexkiill € 0 Umwelt

Jakob von Uexkiill foi um bidlogo do final do século XIX e inicio do século XX cujas ideias
sobre os seres vivos e 0s seus mundos revolucionaram a forma como se observa os ambientes
dos animais e marcaram o pensamento de muitos académicos, como o de Ingold. Von Uexkiill
usou o termo de “perce¢do” para descrever como organismos respondiam a sinais do ambiente.
De acordo com esta “teoria de significado” (Milton, 2003: 99), os organismos vivem ao captar
significado nos seus ambientes. Estes significados nao sdo inerentes aos objetos em si, mas sao,
pois, adquiridos por esses objetos em virtude de terem entrado numa relagdo com um sujeito.
Assim, a pedra adquire uma “qualidade de projétil” para o humano zangado que a atiraria ao
seu adversario, o ramo assume a “qualidade de ferramenta” para o corvo que o utiliza para
extrair larvas de um tronco!!. O ponto central da sua abordagem era a ideia de que o animal,
longe de se encaixar num determinado canto do mundo (um nicho), na verdade, adapta o mundo
a si mesmo, atribuindo significados funcionais aos objetos que encontra e, assim, integrando-
os num sistema coerente proprio (Ingold, 1988: 13). Uma consequéncia importante dessa visao
¢ que os seres humanos nao estao sozinhos na construcao do seu ambiente.

O pensamento de von Uexkiill sobre animais e os seus ambientes desenvolve-se a partir
de um enquadramento tedrico decorrente da sua época na Biologia entre duas principais
perspetivas: a visao teleologica, cujas raizes residem na ciéncia aristotélica, captada por Baer,
e uma ciéncia mecanicista de Darwin, que considerava que a natureza obedecia a leis fisicas
inabaldveis (Buchanan, 2008: 8). O debate entre as interpretacdes teleologicas e mecanicistas

da vida estava longe de terminar, e continua até¢ hoje, por isso ndo ¢ surpresa que tenha tido

'O conceito de affordance de Gibson, que designa as propriedades de um objeto que o tornam adequado ao
projeto de um sujeito, reflete este tipo de pensamento (Ingold, 1988: 13).

49



uma influéncia decisiva no jovem von Uexkiill. A visdo teleologica entende que a natureza ¢
orientada por um proposito, e que cada organismo tem um objetivo intrinseco, ou um felos.
Baer acreditava que os embrides de todos os organismos possuem uma intencionalidade
(purposefulness) no seu desenvolvimento. (ibid.: 10) A teleologia de Baer observa que cada
organismo se desenvolve de acordo com um plano, que vai das caracteristicas gerais do seu tipo
até os tragos particulares desse organismo especifico. Essa posi¢do acabara por colocar a visao
teleologica de Baer em conflito irreconcilidvel com a teoria da evolucdo de Darwin. A
diferenca, no entanto, ¢ formulada ndo ao nivel da morfologia, mas sim no mecanismo por tras
da teoria evolutiva de Darwin. A teoria mecanicista de Darwin surge no contexto do
desenvolvimento da ciéncia moderna. Esta abordagem rejeita a ideia de que existem propositos
inerentes na natureza, observando esta como um mecanismo regido por leis fisicas fixas e
impessoais. Os fendmenos naturais sao explicados com base em relagdes de causa e efeito. A
ideia mais revolucionaria em On the Origin of Species (1859) de Darwin, afirma Buchanan, foi
0 mecanismo proposto para explicar a evolugdo: a selecdo natural, a “perigosa ideia de Darwin”
(2008: 11), pois unifica o dominio da vida, do sentido e do proposito com o da matéria, do
tempo, da causalidade e das leis fisicas. Darwin explica a diversidade das espécies ndo como
resultado de um plano ou objetivo predeterminado, mas como consequéncia de um processo de
“selecdo impiedosa’: os individuos mais fracos sdo eliminados, os mais fortes sobrevivem e,
mais importante, transmitem os seus genes as geragdes futuras (ibid.). Reagindo contra a
biologia mecanicista da época, von Uexkiill argumentou que tratar o animal como um mero
conjunto de 6rgdos sensoriais € motores ¢ deixar de fora o sujeito que usa esses 0rgaos como
ferramentas de percecdo e agdo. O biologo indica que ndo podemos mais considerar os animais
como meras maquinas, mas como sujeitos cuja atividade essencial consiste em perceber e agir.
“Tudo o que um sujeito percebe torna-se o seu mundo preceptivo e tudo o que ele faz, o seu
mundo efetivo. Os mundos preceptivo e efetivo juntos formam uma unidade fechada, o
Umwelt” (von Uexkiill, 1957: 6, apud Ingold, 2000: 174). Von Uexkiill insistia que as relagcdes
ecolodgicas nao sao fruto de interagdes mecanicas de causa e efeito entre organismos vistos como
meros objetos. Em vez disso, essas relacdes resultam da interacdo entre os mundos
fenomenoldgicos — os tais Umwelten — que sdo especificos as disposi¢des preceptivas,
corporais, motivagdes e intencdes de cada tipo de ser (Kohn, 2007: 1).

Na obra A4 Stroll Through the Worlds of Animals and Humans (1957), Uexkiill interessa-
se sobre como € ser um animal, e como tem tudo a ver com a realidade do seu ambiente. O
bidlogo concentrou a sua pesquisa em tentar discernir e dar expressdo aos “mundos

fenomenologicos” (von Uexkiill, 1957: 7) e aos “universos subjetivos” (von Uexkiill, 1982: 29)

50



dos animais (apud Buchanan, 2008: 7). Cada um destes termos sdo diferentes formas de traduzir
Umwelt, o conceito de von Uexkiill que significa literalmente “o mundo que nos rodeia” ou,
simplesmente, “ambiente”. O convite ¢ aparentemente simples: o bidlogo afirma que nao
estamos a caminhar rumo a uma nova ciéncia, mas apenas passeando por mundos
desconhecidos, invisiveis e inéditos diante dos nossos olhos; novos mundos surgem diante de
noés, através das nossas sensagdes ¢ da nossa imagina¢do. Para von Uexkiill, o Umwelt
corresponde ao mundo constituido pela atividade vital especifica de cada animal, e deve ser
claramente distinguido do que ele chama de puramente ambiente — isto €, 0 espago que circunda
o animal conforme ¢ percebido pelo observador humano indiferente. N6s, humanos, nao
podemos aceder diretamente aos Umwelten de outras criaturas, mas, por meio de um estudo
cuidadoso, podemos imaginar como eles sdo. Em sintese, para von Uexkiill, o Umwelt de um
animal, convencionalmente traduzido como seu “universo subjetivo”, ¢ o ambiente constituido
dentro do projeto de vida desse animal (Ingold, 1988: 13). Se for verdade que cada organismo,
de facto, cria seu proprio ambiente, entdo ¢ plausivel que existam tantos ambientes quanto
organismos (von Uexkiill, 1926: 70, apud Buchanan, 2008: 22). Para fundamentar essa
afirmacdo, o bidlogo frequentemente recorre a exemplos retirados de sua pesquisa empirica,
como uma descrigdo aparentemente “objetiva” de um campo ou de uma arvore, e depois
decompde a paisagem numa multiplicidade de diferentes Umwelten de acordo com cada
organismo individual. Os seus estudos levaram-no a estabelecer o campo da Umweltforschung,
apesquisa e o estudo dos ambientes animais, como uma forma da Biologia se tornar uma ciéncia
mais fiel ao animal como sujeito com as suas proprias experiéncias (Buchanan, 2008: 22). O
que preocupa von Uexkiill ¢ como podemos vislumbrar os ambientes naturais como
significativos para os proprios animais. “Em vez de conceber o mundo de acordo com os
parametros da nossa propria compreensao humana — que, historicamente, tem sido a abordagem
mais prevalente — von Uexkiill apela a repensar como vemos a realidade do mundo, bem como
o que significa ser um animal” (Buchanan, 2008: 2). Assim, o bi6logo nao apenas multiplica o
mundo em infinitos ambientes animais, mas procura também transformar a nossa compreensao
do animal, afastando-a da interpretagdo tradicional como uma maquina sem alma, um objeto
vazio ou um bruto impassivel. Contra tais posi¢des, von Uexkiill propde compreender a
“historia de vida” de cada animal de acordo com suas proprias percecdes e agdes. A sua
compreensdo e consideragao do animal ¢ a de um ser subjetivo no seu proprio direito (ibid.:
37). Von Uexkiill alertava que a Biologia convencional tinha chegado ao seu limite ao tratar os
animais como objetos regidos por leis mecanicas da natureza, tornando-os, assim, acessiveis

apenas ao olhar cientifico da objetividade humana. Von Uexkiill argumentava que se a Biologia

51



continuasse a compreender a vida animal com uma “objetividade equivocada” (ibid.: 7),
acabaria por sucumbir a influéncia da Quimica e da Fisica, procurando — de forma errada, na
sua perspetiva — fundamentar o seu conhecimento em explicagdes reducionistas baseadas em
fatores quimico-fisicos, uma concegao que ¢ ecoada no pensamento de Abram, como referido
acima. Em vez de continuar a compreender os animais como “maquinas fisico-quimicas”, von
Uexkiill defende que eles devem ser interpretados em fun¢do dos ambientes que habitam e, na
medida do possivel, a partir da perspetiva do seu comportamento nesses mesmos ambientes.
Foi um dos primeiros a realmente enfatizar a experiéncia subjetiva do animal.

A investigacdo sobre o ambiente também levou von Uexkiill a ser um dos primeiros
pioneiros de um campo que ficaria conhecido como biosemidtica. Ao estudar os padrdes
comportamentais de diferentes animais, von Uexkiill observou que os animais de todos os niveis
sdo capazes de discernir o significado das pistas ambientais para além de uma reagdo puramente
instintiva. Tal significado ¢ atribuivel a forma como os organismos estabelecem relagcdes com
outras coisas e, assim, passam a ver o ambiente ndo apenas repleto de sinais, mas também de
significado. Fica, assim, claro que animais mais-que-humanos habitam também mundos
repletos de significado, moldados pelas suas proprias capacidades sensoriais, cognitivas e
relacionais. Esses mundos ndo sdo simples reflexos de um ambiente fisico objetivo, mas
realidades vividas, construidas na interagdo constante entre o organismo € o seu meio.
Reconhecer esta dimensdo subjetiva da vida ndo-animal implica deslocar a perspetiva
antropocéntrica e admitir que o “significado” nao € privilégio humano, mas um trago partilhado
por multiplas formas de vida.

Von Uexkiill fundamenta a sua filosofia numa ideia central que sustenta todo o seu
pensamento: a realidade que conhecemos e experienciamos ¢, em ultima analise, aquilo que
percebemos subjetivamente no mundo. Nao existe uma realidade objetiva constituida por
objetos, coisas ou 0 mundo em si; ndo ha nada além das experiéncias subjetivas individuais que
constroem um mundo carregado de significado (ibid.: 13). Assim, ndo existe realidade fora dos
ambientes subjetivos especificos dos seres vivos, alinhando-se com principios da
fenomenologia'?. “Kant j4 tinha abalado a posi¢io confortavel do universo ao expo-lo como
sendo meramente uma forma humana de perce¢ao” (von Uexkiill, 2001: 109, apud Buchanan,

2008: 13). No entanto, von Uexkiill expande este pensamento ao atribuir a perce¢ao subjetiva

12 Embora existam principios comuns entre o pensamento de von Uexkiill e 0 movimento fenomenolégico, o
bidlogo desenvolveu a sua abordagem principalmente no campo da Biologia e da teoria dos sistemas vivos, antes
da fenomenologia se consolidar como movimento filos6fico com Husserl.

52



ndo apenas as formas humanas de perce¢do, mas também aos Umwelten de todas as percecdes
animais.

A teoria de vida de von Uexkiill enquadra-se numa ampla conce¢do da natureza que
considera toda a vida como conformando-se a um plano (Buchanan, 2008: 4) pelo qual os
elementos organicos e inorganicos se articulam numa grande harmonia composicional. A
referéncia musical € recorrente nas suas obras e fundamental para compreender como ele
interpreta os organismos como “tons” que ressoam € se harmonizam com outras coisas, tanto
vivas como nao vivas. (ibid.). A perspetiva melddica também leva von Uexkiill a diferenciar-
se da teoria da evolugdo de Darwin, que ele via como um modelo “vertical” de descendéncia
que enfatiza excessivamente uma visao cadtica das formagdes da natureza. Von Uexkiill adota
uma visdo “horizontal” da natureza, defendendo a existéncia de regras que se estendem
horizontalmente através do tempo e do espago, em vez de serem transmitidas verticalmente por
linhagens historicas (ibid.: 20). Von Uexkiill ndo era necessariamente anti-evolucionista, mas
o seu foco estava claramente direcionado para esse tal modelo mais “horizontal” que observa
como 0s organismos se comportam e se relacionam com os elementos nos seus respetivos
ambientes. Em vez de interpretar os organismos com base na sele¢do natural, por exemplo, von
Uexkiill procurava compreendé-los em relagdao aos padrdes que representavam no contexto de
sinais carregados de significado (ibid.: 8). Para o bidlogo, a natureza é semelhante a uma “teia
da vida” que se estende em todas as dire¢des, unindo tanto os seres vivos como 0s ndo vivos
num desenho coeso (ibid., 16). Von Uexkiill entendia a natureza como um tecido de malha
grossa (coarse-meshed tissue), que s6 pode ser compreendido a partir de um ponto de vista mais
elevado do que aqueles que nos sdo proporcionados pelo individuo, pela comunidade ou pela
espécie. Esse entrelacamento abrangente ndo pode ser atribuido a nenhum impulso formativo
especifico e corresponde a uma visdo abrangente e interligada da natureza que estd em
conformidade com um “principio supermecanico”, que nao tem um “impulso formativo”, mas
que se estende por todas as coisas, tanto organicas como inorganicas (von Uexkiill, 1926: 350,
apud Buchanan, 2008: 9). A conformidade da natureza'® que o bidlogo sustenta, “¢ a base da
vida”. Apesar de algumas parecencas com a teleologia de Baer, von Uexkiill renuncia
explicitamente a uma forca teleologica por detrds da natureza (Buchanan, 2008: 20). O que von

Uexkiill considera problematico na teleologia ¢ a sua tendéncia enganosa de antropomorfizar a

13 “Conformidade” aqui ndo se refere a obediéncia ou padronizacio, mas 4 sintonia mutua entre os seres vivos e
os mundos especificos em que habitam; o bidlogo quer dizer que a vida s6 € possivel porque os organismos e os
seus ambientes estdo estruturados em relag@o uns aos outros. Para von Uexkiill, a vida depende do facto de os
organismos e os seus arredores “se encaixarem” de maneiras significativas. Esse encaixe — essa conformidade —
¢ 0 que torna a vida possivel.

53



natureza; isto ¢, ver a natureza como guiada por fins que apenas nos, humanos, podemos
perceber objetivamente.

Uma das metaforas mais usadas por Uexkiill era a da bolha de sabao que se forma em
torno de cada animal para representar o seu Umwelt, repleta das percegdes acessiveis apenas a
esse sujeito. “Assim que entramos numa dessas bolhas, o espago circundante ¢ completamente
transformado. Muitas das suas caracteristicas coloridas desaparecem, outras deixam de
pertencer umas as outras, novas relagdes sao criadas. Um novo mundo surge em cada bolha”
(ibid.: 2). O Umwelt forma um perimetro figurativo em torno do organismo, dentro do qual
certas coisas sdo significativas e importantes, ¢ fora do qual outras coisas sdo praticamente
inexistentes, na medida em que estdo “escondidas no infinito” (von Uexkiill, 1926: 42, apud
Buchanan, 2008: 23). Um exemplo classico da metafora da bolha de sabdo ¢ a descricdo do
Umwelt de uma carraga fémea. Quase tudo no mundo externo que rodeia a carraca pode
pertencer ao Umwelt de outros organismos que vivem no meio da carraga, mas nao tém qualquer
significado para a propria. Do vasto mundo que a rodeia, afirma von Uexkiill, trés estimulos
destacam-se na escuriddo como fardis, guiando-a infalivelmente ao seu objetivo (von Uexkiill,
1934: 12, apud Buchanan, 2008: 24). O primeiro ¢ o odor do 4cido butirico presente no suor de
mamiferos; o segundo, a percecdo de calor, que a faz deixar-se cair do tronco de uma arvore
sobre 0 hospedeiro; e o terceiro, o contacto com pele nua, onde se alimenta, pde os ovos e morre
(Buchanan, 2008: 24). Estes trés indicios constituem o Umwelt da carraga, formando a “bolha
de sabao” na qual esta carraga vive, limitando, na pratica, o conjunto de significados que lhe
esta disponivel.

Como j4 referido acima, outra metafora recorrente no trabalho de von Uexkiill e da
referéncia musical para descrever o Umwelt. Enquanto a bolha de sabdo captura o Umwelt de
um organismo ao circunda-lo dentro de um parametro definido, a analogia musical estende-se
para fora, demonstrando como cada organismo entra em relagdo com aspetos especificos do seu
ambiente. Os dois ndo sdo mutuamente exclusivos, mas antes oferecem perspetivas
complementares sobre o Umwelt (Buchanan, 2008: 26). Para entender melhor como a natureza
funciona, ¢ preciso, portanto, criar “uma teoria sobre a musica da vida” (von Uexkiill, 2001:
120, apud Buchanan, 2008: 26). Essa “musica da vida” ¢ formada, de modo geral, por cinco
partes ou segmentos que estao interligados entre si: o ritmo das células, a melodia dos 6rgaos,
a sinfonia do organismo, a harmonia dos organismos e a composi¢ao da natureza. Considerando
o antagonismo de von Uexkiill em relagdo a visdo mecanicista sobre as leis naturais, podemos
agora ver como a sua teoria da composicdo musical da natureza ¢ uma resposta a isso, bem

como uma formulagdo mais unificada da sua crenga na conformidade da natureza com um

54



plano. “Em vez de leis da mecanica”, explica Buchanan, “as leis aqui estdo mais proximas as
leis da harmonia musical” (2008: 27). O mundo bioldgico dos animais e dos seus ambientes €
formado por um intrincado jogo de interconexdes, onde compreender um organismo implica
também compreender outros. Os Umwelten nao sao esferas fechadas que isolam o ser num
recipiente autocontido. Pelo contrario, o animal é como uma sinfonia, cujos ritmos e melodias
se estendem para além de si, em busca de um acompanhamento mais amplo. Cada Umwelt esta
inevitavelmente entrelacado com os demais, através de multiplas relagdes que, juntas,
compdem um todo harmonioso (ibid.:28). Von Uexkiill sublinhou o facto de que, por si s6, um
unico ser pode formar uma espécie de sinfonia interna, em que cada célula e cada 6rgao ressoam
em harmonia com os demais para criar um organismo funcional por si mesmo. No entanto, esse
ser nunca esta realmente sozinho. S6 quando interage com outros elementos no seu ambiente ¢
que comeca a emergir uma compreensao mais completa do que € um ser vivo. Assim, o ponto
central na analise de von Uexkiill ¢ que, em vez de focarmos em entidades individuais — o que
seria como destacar um unico tom ressoando num universo vazio — devemos reconhecer que
cada ser vivo s6 comega a revelar-se verdadeiramente como parte de um par, ou de um dueto.
Para que a vida tenha inicio, € preciso comegar por uma relagdo: “Vemos aqui a primeira lei
musical abrangente da natureza. Todos os seres vivos t€ém a sua origem num dueto.” (von
Uexkiill, 1982: 118, apud Buchanan, 2008: 26). Para investigar o mundo bioldgico, portanto,
ndo podemos partir apenas de um Unico organismo, assim como nao podemos comecar apenas
pelo seu Umwelt. Visto desta forma, um organismo nunca € apenas ele proprio. Cada ser vivo
existe sempre dentro de um contexto e, por isso, ¢ desde o inicio, algo que vai para além de si
mesmo (Buchanan. 2008: 29). Este tipo de pensamento encaixa bem com o movimento nas

ciéncias sociais que vou abordar de seguida.

P6s-humanismo e ligagdes interespécies

O Po6s-humanismo, nas areas da filosofia, estudos culturais, arte, literatura e historia, tem
procurado descentralizar o “humano” enquanto sujeito coerente, singular e eurocéntrico,
separado dos seres considerados “da natureza”, como outros animais, € também dos “humanos
naturalizados”, como os povos indigenas (Ogden, Hall, e Kimiko Tanita, 2013: 7).
Preocupacgdes éticas com as consequéncias do excecionalismo humano para outras espécies e
para o meio ambiente t€ém motivado este movimento para criar uma ontologia que resista a
centralidade do humano. Entender porque € que certas espécies sdo vistas como objetos (e, por

1ss0, “mataveis”) em vez de sujeitos (e, consequentemente, menos “mataveis”’) tem sido uma

55



questao central na filosofia pds-humanista e na investigacdo académica relacionada (ibid.: 8).
O Pés-humanismo entende que todas as entidades estdo em constante formacao e transformagao
ao longo do tempo, incorporando e combinando aspetos de outras entidades com as quais se
relacionam materialmente, através de capacidades inatas (Franklin, 2023: 23). “A propria ideia
de “ambiente” faz pouco sentido, pois nunca se pode tragar uma linha divisoria que separe um
organismo daquilo que o rodeia. Rigorosamente falando, nada nos rodeia — tudo conspira na
nossa respiragao” (ibid.). Franklin indica que a fronteira entre o humano ¢ o ndo-humano ¢
instavel, e grande parte do que ha de mais interessante no mundo acontece na ou através dessa
interface.

O rizoma, uma estrutura vegetal que se estende por baixo do solo, tal como formulado
por Deleuze e Guattari (1987), oferece uma outra logica para compreender as conexdes
relacionais e ndo hierdrquicas do processo de transformagdo que caracteriza os agrupamentos
multiespécies (Ogden, Hall, e Kimiko Tanita, 2013: 10). Em contraste com as estruturas
taxondmicas como a da arvore, onde os elementos centrais governam os da periferia, o rizoma
compde um sistema ecoldgico de tipo descentralizado: no rizoma, os elementos interconectam-
se uns aos outros de maneia espontanea e criativa, e sem a sancao de uma entidade superior do
sistema (Arregui, 2024: 52). O rizoma expande-se em dire¢cdes multiplas que podem
experimentar reorientagdes abruptas e gerar conexdes inesperadas. Ele representa um sistema
ndo hierarquico, descentralizado e interconectado, onde qualquer ponto pode ligar-se a qualquer
outro.

Haraway, considerada por Kohn como uma pensadora ontoldgica de referéncia, sendo
talvez a principal pioneira no trabalho multiespécies (Tsing, 2023: 117), diria que as coisas
nunca sdo puramente elas mesmo, mas sdo sim “um composto formado por combinagdes de
outras coisas, coordenadas para ampliar o poder, fazer algo acontecer, envolver-se com o
mundo e arriscar atos corporeos de interpretacdo” (Hayward, 2010: 579). “O tornar-se € sempre
um tornar-se com, numa zona de contacto onde o resultado, onde quem esta no mundo, esta em
jogo” (Haraway, 2008: 244). Assim, quer falemos de humanos ou de outros animais, eles sao,
em qualquer momento, aquilo em que se tornaram, e aquilo em que se tornaram depende de
com quem estdo (Ingold, 2012: 21). Haraway apresenta a ideia interessante de que os genomas
humanos estao presentes em apenas 10% das células que compdem o espago que chamamos de
“corpo”. Os outros 90% correspondem a genomas de bactérias, fungos, protistas e outros,
compondo uma sinfonia necessaria para nos manter vivos. “Torno-me num ser humano adulto
na companhia destes pequenos messmates” (Haraway, 2008: 3). Somos, de forma constitutiva,

espécies companheiras com os organismos com que comunicamos na danca de relacionamento

56



que ¢ a vida, “construimo-nos mutuamente, na carne” (ibid.:16). Espécies companheiras sdao
aquelas que vivem junto com os humanos em relagdes proximas, nas quais ambas influenciam
e moldam a existéncia e as identidades uma da outra. Esta ideia desafia as visdes tradicionais
que separam humanos dos animais e, em vez disso, enfatiza a co-criagdo, o tornar-se muatuo ¢ a
interdependéncia. Este pensamento rejeita o excecionalismo humano ao valorizar a
relacionalidade entre espécies. Em When Species Meet (2008), e como observado na sec¢ao da
metodologia, Haraway fala de zonas de contacto, espagos — fisicos, simbolicos ou relacionais —
onde diferentes espécies, agentes ou entidades se encontram e interagem, de forma que nenhum
dos lados sai igual depois desse encontro, onde os seres se encontram e sdo transformados
através de relagdes assimétricas, reciprocas e frequentemente desafiadoras. Sao lugares de
comunicagdo, transformacdo e co-existéncia. “Em camadas de historia, camadas de biologia,
camadas de naturezasculturas, a complexidade ¢ o nome do nosso jogo” (ibid.: 16). Virando
também as costas a ideia de uma descendéncia vertical, Haraway privilegia uma visao da forma
e da temporalidade da vida na Terra que se assemelha a um consorcio de cristal liquido que se
dobra repetidamente sobre si mesmo (ibid.: 32).

Afirma Tsing, a natureza humana ¢ uma de relacdo interespécies (apud Kirksey e
Helmreich, 2010: 551). Os animais podem fundir, recusar e confundir categorias ¢ ontologias
de natureza-cultura, afirmam Kirksey e Helmreich, assinalando que a consciéncia dos novos
factos microbioldgicos da vida sugere que as fronteiras fundamentais entre organismos, entre
espécies, sdo mais difusas do que se pensava anteriormente (ibid.: 555). Como observado, os
humanos sdo uma espécie de consdrcio, uma mistura de processos microbianos em constante
transformagdao (Haraway, 2008: 31). Hayward (2010: 580) defende que espécies sao
impressdes, limiares de emergéncia, e carregam vestigios de Outros. Igualmente, os
arquedlogos ha muito demonstraram que as fronteiras entre animais humanos e nao-humanos
sdo muito mais difusas do que as dicotomias contemporaneas ocidentais permitem (Ogden,
Hall,e Tanita, 2013:6). O estudo de culturas indica que as relagdes sociais transcendem aquelas
mantidas com seres humanos (Ingold, 2000: 76), causando um impacto nas dicotomias
ocidentais estabelecidas entre animais e sociedade, ou natureza e humanidade. Ingold
argumenta que a distingao entre 0 humano e o ndo-humano ja ndo marca os limites exteriores
do mundo social, em oposi¢do ao da natureza, mas sim delimita um dominio dentro dele cuja
fronteira € permeavel e facilmente ultrapassada (ibid.).

Concluindo, o Pés-humanismo propde uma reconceptualizacdo profunda das nossas
relagdes com outras espécies e com o ambiente, desafiando hierarquias tradicionais e

separacoes rigidas entre humano e nao-humano. Ao enfatizar a interdependéncia, a co-criacao

57



e a fluidez das fronteiras ontologicas, esta abordagem convida-nos a repensar o nosso lugar no
mundo, ndo como seres isolados ou superiores, mas como participantes em redes complexas e
dinamicas de existéncia compartilhadas. Assim, reconhecemos que o mundo ¢ um
entrelacamento continuo de vidas em transformacdo, onde a identidade e a agéncia sdo
construidas coletivamente e em constante movimento. O trabalho de campo num santudrio
animal oferece uma materializagdo concreta dos principios pos-humanistas, funcionando como
um microcosmo onde os limites entre espécies, assim como categorias como “pessoa’ e
“animal”, se tornam porosos e continuamente reconfigurados. Neste espaco, a co-constitui¢cao
entre seres e ambientes deixa de ser apenas uma abstracdo tedrica para se manifestar no

quotidiano, através de praticas de cuidado, de convivéncia e de negociagdo interespécie.

Perspetiva infraespécie

Arregui apercebeu-se que a ideia de “espécie”, a unidade minima com que Lineu desenhou a
grande arvore da taxonomia moderna, estava a limitar demasiado a analise da diversidade das
relacdes cotidianas que mamiferos inteligentes e sociaveis que estudava (golfinhos de rio da
Amazdnia e javalis citadinos de Barcelona) mantém com os humanos (2024: 62). O antropélogo
assume que, gracas a Lineu, aprendemos a dividir e definir o nosso pensamento natural em
unidades discretas, chamadas espécies; e gragas a Darwin, aprendemos que a evolugdo leva a
que as espécies se transformem de maneira gradual e aleatéria, sendo selecionadas de acordo
com principios bioldgicos basicos, como adaptacdo e a sobrevivéncia (ibid.: 19). “O problema
¢ que a agdo do ser humano esté a acelerar e reorientar essas transformagdes de tal maneira que
no presente, observamos como muitos organismos modificam o seu comportamento, o seu
habitat, ou mesmo a sua morfologia de maneira répida, deliberada, e em ocasides
implementando uma notavel forga criativa” (ibid.). Distante do ritmo lento e imprevisivel das
transformagdes evolutivas, hoje observamos individuos ou pequenos grupos de organismos
que, de forma deliberada, exploram novas maneiras de viver e de se relacionar em ambientes
ecoldgicos modificados pela agdo humana. Desde Lineu e Darwin a ideia de espécie tem sido
a unidade minima com que representamos esquemas, processos e equilibrios dos ecossistemas.
No entanto, parece inadidvel reconhecer que a ecologia ou a natureza sao dimensdes compostas
por grupos de organismos muito mais inventivos e diversos do que sugerem relatos cientificos
que permanecem aderidos a ideia de espécie (ibid.: 21). Arregui propde a Otica infraespécie
para “podemos dar conta de como a ecologia ou a natureza se fragmenta e transforma pela acao

de organismos altamente idiossincraticos, seres com cursos biograficos Unicos e cujas

58



mudangas (que sofrem e que geram no ambiente) devem ser atendidas a uma escala muito mais
fina e situada que a oferecida pelos tempos, logicas e categorias evolutivas” (ibid.: 22).
Compreender as transformagdes ambientais atuais exige conceber a ecologia como um processo
que se desenrola abaixo do limiar de espécie.

O antropdlogo indica que a ideia de infraespécie tem a sua propria genealogia
intelectual: Tsing (2021) sugere que “a espécie” ndo ¢ a unidade adequada para descrever as
dinamicas da vida, e que essas dindmicas se reorientam de maneira incessante pela grande
diversidade de pontos de vista dentro de cada espécie (apud Arregui, 2024: 22). A solugdo
taxondmica para este problema de variabilidade interna ¢ a ideia de “subespécie”. No entanto,
em vez de olhar para atributos biol6gicos mais ou menos estaveis, Tsing ¢ outros propdem
atender a destabilizacdo que ocorre dentro da estrutura daquilo que chamamos “relagdes
interespécie” ou “multiespécie”. Infraspécie ndo designa uma categoria taxonémica, mas uma
dimensao relacional que busca captar a dindmica singular e mutavel dos comportamentos (ibid.:
23). O plano infraespécie € constituido por uma légica formativa ascendente, ou seja, uma
logica que ndo revela como “nos adaptamos” ao ambiente, mas sim como o construimos, de
forma intima e quase artesanal, nas nossas relagdes cotidianas com os outros seres. Arregui
sugere que prestar atencao a como relagdes que se desenrolam abaixo do limiar de espécie pode
servir para detetar modelos ndo convencionais com os quais imaginar formas alternativas de
coexisténcia (ibid.: 26). O antrop6logo argumenta que a visdo darwiniana ¢ incompleta, pois
enfatiza apenas reproducdo e competicdo. A vida também se sustenta em cooperacao, cuidado
e multiplas formas de rela¢do, sobretudo no plano infraespécie, onde essas dinamicas se
revelam mais diversas e criativas (ibid.: 47). Esta cooperagdo ¢ muito necessaria neste ponto do
Antropoceno — ndo apenas entre na¢des, mas também entre espécies — como horizonte para um
mundo verdadeiramente sustentavel e regenerado.

E precisamente esta logica de infraespécies — de tratar cada ser vivo como um individuo
unico, com uma histéria propria e a capacidade de criar relagdes, mesmo entre espécies
diferentes — que se reflete na parte etnografica deste projeto. Viro-me agora para o santuario
Save & Care, um lugar onde os animais ndo-humanos sdo reconhecidos pela sua
individualidade. Ai, as rotinas diarias de cuidado, alimentacdo, interagdes e organizagdo do
espagco mostram de forma concreta como se pratica uma ética de compaixao: cada animal €
visto ndo apenas como membro da sua espécie, mas como um sujeito singular, com
necessidades fisicas e emocionais proprias. O santuario oferece assim um exemplo vivo de

como os conceitos tedricos — a valorizagdo da vida como processo relacional e interdependente

59



€ 0 compromisso com o bem-estar de todos os seres — se concretizam em ac¢des quotidianas,

mostrando como relagdes multiespécies podem crescer e florescer no dia a dia.

Parte III — Santuario Animal Save & Care

Chove no santuario. Dias de chuva sdo dias pacificos, os porcos evitam-na e ficam a dormir
dentro das suas casas de madeira, construidas pelo Noel. Atravesso o chao em lama, apreciando
o bom trabalho das minhas galochas em manter os meus pés secos, até ao abrigo da Lucia, uma
pequena porca preta, como a maioria das pessoas que vivem neste santudrio. Um nariz brilhante
anuncia a sua presenca, por debaixo de uma confortavel cama de palha. Dou-lhe festas enquanto
ouco os seus grunhidos suaves, que se sobrepdem ao som da chuva a dangar ao vento por cima
do telhado de metal. A Lucia foi trazida de uma “quintinha” onde os humanos que deviam
cuidar dela ignoravam o seu estado severo de sarna. O amor e cuidados dados pela Alice e pelo
Noel recuperaram a pele e o espirito da porca. Viro a minha atengdo para a Luz ¢ o Gabriel,
dois jovens irmaos suinos que dormem pacificamente lado a lado, em contraste com o seu
habitual temperamento de crianga, de quem esta a conhecer e a aprender a explorar o mundo.
As minhas palmas acariciam os seus focinhos, o seu pelo, a sua pele que evidencia um passado
tenebroso. Ambos tém espalhadas pelo seu corpo em crescimento queimaduras que relembram
uma terrivel noite em que o espago de exploragdo animal onde viviam, em Gondomar, com
outros irmaos da sua ninhada e com a sua mae foi palco de um incéndio que tirou a vida de
muitos individuos, incluindo a da mae dos porcos. A Luz deve ter ficado ao seu lado até ao
ultimo momento, tal evidenciam as queimaduras graves com que ficou. Foi abandonada pelos
humanos que deviam cuidar dela, confinada a perecer no incéndio se ndo fosse o resgate feito
por humanos que se preocuparam em salvar as vidas de varios animais nessa noite e nos dias
seguintes. A medida que acaricio a sua pele em recuperagio, imagino um lago cosmico que liga
a minha vida de humana a vida suina da Luz, que liga as nossas existéncias e experiéncias € as
cristaliza neste momento, ao abrigo da chuva, numa comunhao sensorial entre pele, entre corpos
que sdo feitos dos mesmos materiais. A Luz surgiu neste mundo para ser morta muito antes da
sua velhice, para ser consumida depois de uma vida de exploragdo em recintos desenhados com
o lucro e a produtividade em mente, ndo as necessidades fisicas e psicoldgicas de um porco.
Espacos em que ndo poderia mostrar a sua personalidade, onde ndo poderia entrar nas
brincadeiras tipicas de crianga com o seu irmdo, onde a sua vida existiria apenas no reino de

zoé. Quase todos os animais deste santudrio partilham passados sombrios de crueldade e

60



exploragdo as maos de humanos. Mas como me contou a Alice em varios instantes, € preciso
primeiro a tempestade tornar-se bem pior para depois vir o sol. A verdade (talvez triste) ¢ que
estes animais vivem hoje vidas preenchidas de cuidado e amor pois passaram primeiro por
doengas, casos de deficiéncias ou por existéncias tipicas de animais que surgem no seio da
exploragdo, que existem apenas para serem mortos € os seus corpos consumidos. Situagdes
tragicas, como o incéndio em Gondomar, estados de satide graves ou situagdes de abandono
sao a for¢a motriz que inicia o percurso de salvacao de grande maioria das pessoas nao-humanas
do santuario. Desejo a todos os humanos, principalmente os que consomem carne € outros
produtos de origem animal, uma experiéncia como a que eu tive no santudrio animal Save &
Care, um espago encantador onde as relagdes entre humanos e outros animais tém por base
cuidado, companheirismo, compaixao e muito amor. As pessoas ndo-humanas que aqui residem
tém espaco para mostrarem as suas personalidades, para fazer amizades e nutri-las, quer com
companheiros da sua espécie, quer em relacionamentos interespécies; enfim, espago para
experienciarem vidas repletas de significado em liberdade da exploracdo intensiva dos seus
corpos. Localizado em Palmela, este espaco nasceu do trabalho intenso da Alice e do Noel, um
casal portugués para quem as pessoas ndo-humanas do santuario sdo os membros da sua familia
multiespécies. A propriedade pertencia a familia de Alice, que a utilizava para exploragao de
porcos. Quando o casal tomou conta do espago, encontraram um local pesado, o ar anunciava
o passado triste e sofrido de tantas vidas que surgiram em condi¢des de exploracdo e assim
morreram. Existiam esqueletos espalhados pela propriedade. Nas maos da Alice e do Noel, o
espago renasce numa harmonia entre animais humanos e além. O casal partilha uma vida
dedicada a causa animal, e depois de um passado de ativismo em movimento, em fevereiro de
2021, decidem plantar os seus pés e criar o seu cantinho do mundo onde o amor e a compaixao
prosperam.

O santudrio ¢ um espaco em total oposicdo a exploragdo de animais ndo-humanos.
Avisam Baur e Kevany (2020: 124), “longe das exploragdes agricolas idilicas e dos pastos
espacgosos que sao usados em anuncios para vender carne, leite € ovos, a maioria dos animais
explorados para alimentacdo ¢ mantida em armazéns de exploragdes agropecuarias industriais,
onde sdo amontoados aos milhares e privados de consideragdo humana basica'*. Milhdes de

animais sdo confinados em gaiolas e caixas tdo apertadas que ndo conseguem andar, virar-se

14 Identifico um paradoxo no uso da expressdo “consideracdo humana bésica”. O humano ¢ capaz de tanta
crueldade, quer para outros animais, quer para a propria espécie, que “humano” ndo deve ser o sinénimo de
“compaixdo” ou “cuidado”. E, talvez, mais um caso de antropocentrismo, do humano a colocar-se numa posigao

privilegiada de superioridade.

61



ou esticar os membros.” Investigagdes on-site documentam inimeras violagdes sistémicas ao
bem-estar animal na agropecudria (Harris, 2017, apud Baur e Kevany, 2020: 124), incluindo
superlotagdo e confinamento extremos, mutilagdes dolorosas, como corte do bico, corte da
cauda, castracdo sem analgésicos e engenharia genética, com nenhuma consideracao pelo
sofrimento animal. Estes animais sdo levados até ao limite das suas capacidades biologicas, os
seus corpos desgastam-se, o que contribui para deformidades, doencas e, para muitos, uma
morte precoce. Um aumento na producdo animal significa mais racdo necessaria para os
alimentar. Consequentemente, mais terras sao desflorestadas, eliminando arvores e outras
formas de vida, para cultivar milho, soja e outras culturas destinadas a alimentar animais
confinados. O desflorestacao e a destruicdo de vastas extensoes de terra e ecossistemas tornam-
se, assim, elementos centrais deste crescente complexo agroindustrial.

O movimento dos santudrios para animais de quinta surgiu do desejo de ajudar a acabar
com o sofrimento dos animais de exploragdo agropecuaria e, em ultima analise, ajudar os
humanos a transformar a nossa relagdo com os animais (ibid.: 135). O movimento abrange agora
centenas de santudrios espalhados pelo mundo, onde animais resgatados do abate recebem
cuidados ao longo de toda a vida. Estes santudrios oferecem também espacos e oportunidades
para que os visitantes conhecam e estabelecam ligagdo com animais individuais, mostrando
exemplos de interacdo em que os animais sdo tratados como companheiros, como amigos, €
ndo como alimento. Os santuarios costumam especializar-se em certos animais, conforme o
tipo de exploragdo de onde foram resgatados. Assim, existem santudrios de animais de quinta
(como vacas, porcos, galinhas ou cabras), de animais exoticos (como grandes felinos, elefantes
ou macacos) ¢ de animais de companhia (caes e gatos) (Abrell, 2019: 569). Essas categorias,
porém, ndo sdo rigidas, e diferentes espécies podem coexistir num mesmo espago, COmo no
caso do santudrio que foi o objeto do meu estudo. Os santuérios, que inicialmente se dedicavam
a resgatar animais de sistemas abusivos, hoje assumem um papel mais amplo: ndo apenas
apresentam novas formas de nos relacionarmos com os animais de quinta, mas também
oferecem exemplos, apoio e ferramentas para a constru¢do de uma vida vegan e compassiva.
Optar por ndo comer animais ¢ uma forma fundamental de reconhecer que eles sdo seres vivos,
com sentimentos e interesses que merecem ser respeitados (Baur e Kevany, 2020: 131). Existe
uma lacuna na compreensdo dos humanos sobre os animais de quinta, ao serem estes retirados
das vidas de maioria das pessoas. Roll (2015, apud Baur e Kevany, 2020: 129) fala de “cegueira
voluntaria” no que diz respeito a muitas facetas do funcionamento do nosso mundo, incluindo
o negocio de morte da agropecudria. Baur e Kevany indicam que estudos cientificos nos ajudam

a compreender as capacidades cognitivas e emocionais de outros animais, bem como a sua

62



singularidade e individualidade, o que contribui para que as pessoas os vejam como dignos de
respeito — como alguém, e nao algo (Baur e Kevany, 2020: 131). Existe uma forte dissonancia
cognitiva na forma como os humanos cuidam de certos animais e consomem
desinteressadamente outros (Abrell, 2019: 573). Em resposta a este cenario infeliz, santuarios,
sociedades humanitérias e abrigos foram estabelecidos para prevenir a crueldade e fornecer
locais seguros para cuidar de animais removidos de situa¢des de perigo, oferecendo refugio
para animais de companhia, animais de criagdao resgatados e animais selvagens. O santuario
animal Save & Care ¢ um destes espagos, uma auténtica zona de contacto onde diferentes
individuos de multiplas espécies, com percursos de vida diversos, se encontram, interagem e
transformam mutuamente as suas existéncias, criando redes de cuidado, aprendizagem e

coabitacao que desafiam hierarquias e fronteiras entre o humano e o ndo-humano.

As pessoa do santuario

Era um dia de sol, em setembro de 2024, quando marchavamos pela Avenida Almirante Reis
até a Alameda. Os cartazes e os canticos referiam-se a causa animal, alguns especificavam
movimentos como o fim das touradas, o fim do transporte de animais vivos, ou a libertacao dos
golfinhos do Jardim Zooldgico para um santudrio e fim aos seus espetaculos. Mas todos nds
nos reuniamo-nos pela mesma razdo: libertacdo animal, fim a exploracdo desmedida e
catastrofica dos animais ndo-humanos. Quando a marcha desaguou para a Alameda, duas
pessoas que organizaram a marcha apresentaram-se € contaram um pouco das suas vidas num
santuario. Eram a Alice e o Noel. A Alice tomou o microfone e falou de galinhas. De como
estas, mesmo depois de resgatadas, sofriam pela sua composi¢ao genética, que as faz colocar o
maximo de ovos possiveis, muitos dos quais ficam presos dentro da galinha e causam a sua
morte. Senti-me tocada ao ver o amor claro que ela sentia por estes seres, animais que,
infelizmente, maioria das pessoas s6 considera como comida. Era claro para qualquer pessoa
presente que a Alice e o Noel estavam completamente dedicados a causa dos animal.

Alice era crianga quando comegou a perceber que os animais ndo-humanos mereciam
muito melhor do que o tratamento que recebem por parte dos humanos. Vinda de uma familia
de exploragdo, esta realidade era-lhe proxima, e causava-lhe um grande desgosto visitar o
terreno da familia e observar as vidas em cativeiro exploratdrio que ai residiam. Tornou-se
vegan em 2012, fora de Portugal. No decurso da sua vida habitou em diversos paises, como o
Reino Unido, a Franga, o Brasil e a Argentina Em 2015, s6 queria sair de um sistema que cada

vez mais lhe parecia errado, fartou-se de “andar na roda do ratinho”, numa vida vazia de

63



significado, e resolveu vender quase todas as suas posses. A medida que percebia uma realidade
do mundo na qual ndo se reconhecia, decidiu devotar a sua vida a justica social. Durante anos,
aprendeu a viver com pouco, enquanto se dedicou a luta pelos direitos e bem-estar dos animais.
Aliou-se ao Save Movement, um movimento internacional de base comunitaria dedicado a
testemunhar, documentar e sensibilizar sobre o sofrimento de animais explorados pela industria
pecudria. Viveu anos a fazer ativismo pelo pais, a ajudar outros santuarios, e aprendeu que o
humano vive muito virado para o ego, enquanto procurava pistas para viver em comunidade
sem conflito. No santudrio, da cuidados aos animais que sao parte da sua familia. Nao s6 prepara
e d4 a comida, como cuida profundamente das pessoas ndo-humanas: reabilita-lhes o corpo e a
mente, como no caso da Luz e do Gabriel, e de tantas outras pessoas. A sabedoria que foi
ganhando a medida que aprendeu a cuidar de feridas, problemas de pele, ou outras condigdes €
impressionante. Também possui conhecimento valioso sobre a alimentagcdo dos animais. A
Alice produz misturas de diferentes racdes e suplementos para criar o alimento que mais se
adequa a cada animal, permitindo que este viva uma vida longa e saudavel. Infelizmente,
mesmo afastados da exploragdo agropecudria, no santudrio ainda existem animais que
enfrentam problemas de saide, como as galinhas, vitimas da chamada “maldi¢do dos ovos”,
entre outros disturbios corporais resultantes da engenharia genética a que foram submetidos.
Além de cuidar dos animais, a Alice estd por detras das redes sociais do santuario, um elemento
que, como veremos, ¢ de grande importancia. Conheceu o Noel numa ag¢ao de ativismo.

O Noel veio de uma aldeia em Braga, e quando se mudou para Lisboa, comegou a ver
como o sistema alimentar tinha muito de errado, explorando os animais sem medida ao mesmo
tempo que destroi o planeta. Juntou-se a0 movimento climatico e de justiga animal em 2007 e
faz parte do Plant Based Treaty, cujo lema € “come plantas, planta arvores”. “O Tratado coloca
os sistemas alimentares no centro do combate a crise climatica, visando deter a degradagao
generalizada de ecossistemas essenciais causada pela indastria pecuaria, promover uma
mudanga para dietas mais saudaveis e sustentaveis baseadas em vegetais e reverter ativamente
os danos causados as fungdes planetarias, aos servicos ecossistémicos e a biodiversidade”!?,
anuncia o site portugués do movimento. O sucesso nesta vertente do ativismo de Noel ¢ visivel:
tanto Braga, como Tavira e a freguesia de Campolide assinaram o tratado. Gosta de livros como
“Guerra e Paz” de Tolstoy, e “Zen e a Arte de Salvar o Planeta” de Thich Nhat Hanh, um monge
budista ativista pela paz. Na sua visdo, a cultura humana esta sempre assente na opressao. Noel

considera que o atual sistema democratico ndo funciona e defende a possibilidade de um futuro

15 PLANT BASED TREATY. O Tratado Plant Based [online]. [s.1.], [s.d.] [consultado em 15 ago. 2025].
Disponivel em: https://plantbasedtreaty.org/pt/

64


https://plantbasedtreaty.org/pt/

pos-democratico. Para ele, a democracia, tal como se pratica hoje na Republica, encontra-se ao
servigo das elites, pelo que o sistema multipartidario se mostra ineficaz. No santudrio, o Noel
faz uma “ode a lentidao”, apela a movimentos firmes, mas calmos: nao se deve correr no
santuario (quando existe correria, geralmente ¢ um mau sinal, pois significa que algo de mal
esta a acontecer). Numa das minhas visitas ao santuario, estava relaxadamente a conversar com
duas voluntarias, quando repardmos que o Vitor, um porco rosa de tamanho grande tinha os
dentes presos a um pedaco de fita ligado a uma caravana. Em instantes, o Noel foi informado,
e quando chegou a cena, pediu-me que fosse buscar uma tesoura. Virei-me e, intuitivamente,
comecei a correr para ir buscar a ferramenta necessaria para libertar o Vitor. Rapidamente ouvi
a voz do Noel a pedir que ndo corresse. Depois de ajudar o porco, o Noel dirigiu-se as
voluntarias e a mim, relembrando a regra e destacando que, para os animais nao-humanos —
neste caso, para o Vitor — situacdes como esta nao se prolongam em preocupacao: ele ja havia
superado o ocorrido e, naquele momento, estava concentrado noutra coisa, ndo no pequeno
acidente. Eles vivem no momento, algo que a Alice e o Noel me quiseram transmitir com
clareza. O Noel ¢ responséavel por todas as constru¢des no santudrio, de tal modo que este se
encontra em contante metamorfose. Nas minhas visitas semanais, era sempre possivel observar
mudangas ¢ melhorias no espaco, implementadas com o intuito de permitir que o santudrio
florescesse da melhor forma para todos os seus habitantes. O Noel construiu, com excegao dos
estabulos j& presentes na propriedade, todas as edificagdes no santuario, como a casa que
partilha com a Alice, os abrigos das pessoas ndo-humanas, e as cercas e portdes (que sdo de
importancia extrema, pois nem todos os animais se ddo bem e pode haver lutas por manutencao
de hierarquias, ou podem comer algo que lhes faga mal). O Noel também procura criar espacos
verdes que proporcionem decoragdo, sombra, alimento e uma melhor absor¢do da chuva,
através do cultivo de hortas e da plantacdo de arvores de crescimento rapido.

O casal viveu 18 meses numa carrinha, a fazer voluntariado e ativismo pelo pais, bem
como a ajudar outros santuarios. Foi quando o Amor entrou nas suas vidas que estas mudaram
radicalmente. Numa acao de ativismo, resgataram a mae do Amor. Pouco tempo depois, o porco
nasceu. Viveram os trés na carrinha durante uns tempos, mas a Alice e o Noel sabiam que
precisavam e um espaco onde o Amor pudesse ser livre e contente, longe das garras da
exploracdo humana, e por isso decidiram arregacgar as mangas € criar esse espago num mundo
onde porcos sdo imensamente explorados. O casal tinha uma ideia diferente para o Amor. A
escolha do nome foi muito simples: “fazer com que os humanos que tivessem a sorte de o

conhecer, lhe chamassem pelo nome que melhor o define, e que eles nunca, em nenhuma outra

65



circunstancia, usariam para definir ou chamar um porco™'¢. Alice e Noel reconhecem que as
palavras que usamos definem a realidade em que vivemos, e defendem que “o Amor merece
viver num mundo que lhe chama pelo seu nome, sentindo o amor que ele merece ter e viver
todos os dias da sua vida”!'”. Em 2021, o casal ancorou-se ao espago que antes pertencia a
familia da Alice e criaram um “pequeno mundo vegano, livre de sofrimento e dor para todos os
seres que [foram] resgatando ao longo dos anos, um mundo onde o respeito, a bondade, a
igualdade, a inclusio e a consciéncia s3o a base da moralidade e dos valores éticos™'®.

Além do casal, o santuario ¢ habitado por voluntarios que costumam ficar, no minimo,
um més. Conheci mais de quarenta voluntarios, a grande maioria encontrou o santudrio através
da plataforma online Workaway, e alguns regressavam apds ja terem passado anteriormente um
periodo no santudrio. “Nao consigo deixa-lo”, confessou-me, uma vez, uma voluntaria na sua
segunda estadia no santudrio. Para muitos, se ndo mesmo para todos, a experiéncia no santuario
¢ muito positiva. Além do companheirismo que encontram nos outros voluntérios, todos
partilham também o gosto e a afei¢ao pelos animais, e poder tecer relagdes com as pessoas nao-
humanas ¢ visto como um cendrio idilico perfeito. Nenhum dos voluntarios de longo termo que
conheci era portugués, e ¢ essa a regra geral. Quando perguntei a Alice a razdo desse fenémeno,
ela respondeu que o povo portugués parece ser critico, orgulhoso ou envergonhado, e que
dificilmente faria algo sem receber nada em troca. A maioria dos voluntérios sao mulheres, com
algumas excegdes, mas ¢ dada muita importancia a criar um ambiente totalmente seguro para
todos. Homens que fagam as mulheres sentirem-se desconfortdveis ndo sdo bem-vindos. No
geral, os voluntarios sdo vegan, € os que nao sao, costumam deixar o santuario sendo vegan, ao
ganharem uma nova perspetiva sobre a industria tanto da carne, como dos ovos e do leite. Os
voluntarios organizam-se de acordo com diferentes rotinas estabelecidas no santuario, e além
de serem treinados para a sua rotina especifica, recebem também documentos com todas as
tarefas detalhadas. Quando falei com voluntarios sobre a quantidade de tarefas que t€ém, muitos
admitiram que, no inicio era avassalador, mas com tempo, entram com facilidade na rotina. Os
voluntérios trabalham cinco dias por semana, sendo o dia de trabalho dividido em duas alturas:
existem algumas tarefas a fazer de manha, muitas vezes antes do pequeno almogo, como fazer

a primeira alimentagdo geral das pessoas ndo-humanas, seguida por uma pausa a hora do

16 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (Instagram), 13 abr. 2025. “Quando demos 0 nome “Amor”, ao
Amor, a nossa inten¢ao era muito simples...” [online]. Disponivel em:
https://www.instagram.com/p/DIZJ0_VMiZa/?img_index=5. [Consultado em: 16 ago. 2025].

7 Ibid.

18 ANIMAL SAVE & CARE PORTUGAL (site oficial), s. d. “Quem Somos”. [online]. Disponivel em:
https://www.animalsaveandcareportugal.com/quem-somos. [Consultado em: 16 ago. 2025].

66



almogo, até¢ por volta do fim da tarde (a hora certa mudando a medida que as estagdes se
transformam e o por do sol, a hora que maioria dos animais se deita, vai-se alterando). Nessa
altura fazem a segunda alimentagdo e, mais tarde, fecham as pessoas nao-humanas nas suas
casas, para estarem protegidas de predadores durante a noite.

Existem também voluntarios de fim-de-semana, e esses, sim, sdo portugueses, fazendo
parte da comunidade em volta do santudrio. Fazem voluntariado pela “paz” que encontram
neste, para “fazer coincidir os fins com os meios”, para por em pratica aquilo em que acreditam.
Uma das voluntarias assume que avangaremos, como humanidade, além do sofrimento animal,
e que um dia olharemos para trds e pensaremos “‘como ¢ que normalizamos e faziamos isto aos
animais”. Outro voluntario ¢ mais pessimista ¢ acha que o humano nunca vai “acordar” e
perceber que esta a aniquilar a vida no planeta. Um voluntario constante dos fins-de-semana ¢
o Hugo, um amigo do Noel, que pretende mudar-se para o santuario no final do ano e, de certa
forma, deixar para trds uma sociedade com que ndo se identifica. Ajuda muitas vezes o Noel
nas construgdes necessarias.

A Chantal, uma jovem dos Paises Baixos, ocupa uma posi¢ao intermédia entre o casal
e os voluntarios, um papel que ela propria assume. Veio pela primeira vez ao santuario em
2023, numa linda tarde de verdo, e soube, ao entrar pelo portdo, que tinha encontrado o seu
lugar, o seu lar. Sentiu nos primeiros trinta minutos que tinha achado um paraiso que nio queria
mais deixar. Foi aceite como familia pelo casal, que a “adotou”. E ela também vé o casal como
uma mae e um pai. A Chantal mantém muitas responsabilidades no santudrio, tanto a tratar das
pessoas ndo-humanas, fazendo o mesmo trabalho que a Alice (normalmente quando uma esté
de folga, a outra trabalha), e também mediando as relagdes dos voluntarios, procurando criar
um ambiente social saudavel e harmonioso. Uma vez que estdvamos na sua casa (construida,
obviamente, pelo Noel), e ela estava a cuidar de dois gatos bebés que tinham encontrado
debaixo da estrutura das casas, mostrou-me as suas notas do livro “Joyfully Together”, de Thich
Nhat Hanh, sobre como viver em harmonia com uma comunidade como a do santuario, € como
criar um espago seguro e aberto para que os voluntarios se sintam a vontade para expressar os
seus sentimentos e problemas. E ela a responsavel pela triagem de quem voluntaria no santuério,
ao fazer entrevistas por video com os possiveis voluntarios. Contou-me que aprendeu a ouvir o
seu instinto, e consegue perceber com rapidez se a pessoa de encaixa ou nao com o projeto.
Juntamente com a Alice, cuida de todos os animais do santuario, como do Jodo, um porco muito
querido e meigo, que tem problemas de pele. A Alice teve a excelente ideia de lhe remover o
pelo, para o tratamento penetrar melhor na pele, e por duas vezes acompanhei (e espero ter

ajudado) a Chantal a cuidar do Jodo, ou como o costumam chamar, o Jodozinho. Numa tarde

67



quente, quando a sombra convidativa chamava por quem se aventurasse para o exterior, segui
o percurso da Chantal, que incluia cuidar das pernas fronteiras da Matilde, a mula. As moscas
eram agressivas, ¢ mordiam-nos a medida que a Chantal inspecionava as pernas da mula
marcadas pela idade, bem como pela exploracao que deploravelmente foi a sua vida durante
trinta anos. Compressas molhadas em betadine dissolvido em agua eram esfregadas nas pernas
da Matilde. Tentei segurar a cabegada dela para evitar que fugisse, mas por receio de me impor
perante uma pessoa que sei que se sente tdo quebrada, ndo quis fazer forca e impedi-la de se
mover. Nao fui uma boa ajuda nesse momento a Chantal, que prendeu entdo a cabegada com
um fio a uma estrutura de madeira. A Matilde queixava-se com umas palavras que desconheco,
mas aceitou rapidamente o que sabia que a esperava, pois sabia que era ajuda. Com calma e
precisdo, a Chantal esfregava as pernas da mula com compressas que ficavam escuras do sangue
e da terra. Com olhos que ja estdo habituados a estas tarefas, Chantal identificava
cuidadosamente as feridas e limpava-as meticulosamente. Depois de limpar as pernas, cobriu-
as com uma pomada que afasta os insetos. De seguida, colocou umas mangas de velcro para
proteger as pernas de mais mordidas das moscas. Apesar de uma quantidade de tarefas que pode
parecer avassaladora, a Chantal conta-me que, para ela, ¢ um sonho viver no santuario, e todas
as tarefas ndo s3o vistas como algo que tem de fazer, mas que quer; e mais, gosta de meditar
enquanto trabalha, quando consegue. Dar importancia a cada respirar, a cada passo. Quando lhe
perguntei, uma vez, se algum dia quereria criar o seu proprio santudrio, disse-me que ndo vive
virada para o ego, que ndo sente a necessidade de criar algo ela mesma, visto que j& faz parte
de um projeto com que se identifica. A sua “bebé¢”, tal o diz a sua tatuagem “Nami’s Mommy”,
¢ a gata Nami, que apareceu no santuario pouco tempo depois da Chantal chegar, de forma que
encontraram as duas uma casa no santuario pela mesma altura.

Jane Goodall, na introducao do livro The Inner World of Farm Animals (Hatkoff, 2009),
indica que “os animais de quinta sentem prazer e tristeza, entusiasmo e ressentimento,
depressdao, medo e dor. Sdo muito mais conscientes e inteligentes do que alguma vez
imaginamos... sao individuos por direito proprio” (apud Baur e Kevany, 2020: 129). No
santudrio Save & Care, os animais ndo-humanos sdo referenciados e tratados como pessoas.
Isto significa que lhes é reconhecida uma individualidade, uma subjetividade e uma agéncia
proprias, sendo considerados membros de uma comunidade moral em que o respeito, o cuidado
e a atencdo as suas necessidades singulares constituem principios fundamentais das praticas

quotidianas. Uma grande parte das pessoas que vivem no santudrio sdo porcos, que sao pessoas

68



extremamente inteligentes (mais que os cies), sensiveis e intuitivas'®. No espago circundante
da casa do casal e da Chantal, moram os porcos Jodozinho, Luz, Gabriel, a Lucia e a Daisy. Os
dois irmaos gostam de se meter com as porcas, bem como com as duas ovelhas com quem
partilham o espaco, a Matilde e a Elisa. A Elisa ¢ uma “ovelha autista”, algo que os humanos
apreenderam pelos seus comportamentos, como a forma particular de interagir com outros
animais, reagir a estimulos sensoriais e manifestar padrdes de repeticdo ou isolamento,
reconhecendo nela uma individualidade que desafia categorias convencionais de compreensao
do comportamento animal. No corredor principal do santudrio, durante o dia, passeiam e
brincam, entre varios porcos, o Antonio e o Vitor, que aprendi a distinguir pela cauda: curta, a
do Anténio e a do Vitor, comprida. Uma vez perguntei a Alice como sabe quem ¢ quem, ¢ ela
respondeu-me, com um sorriso, “sao tao diferentes!” Também parecida com o Antonio e o Vitor
¢ a Rosinha. No entanto, ¢ facil identifica-la pelas orelhas recortadas que tem, devido ao seu
passado sombrio de negligéncia, atacada por caes. Quando veio para o santudrio, estava num
estado tdo avangado de fragilidade, que se via os contornos dos 0ssos sobre a sua pele ferida.
Hoje ¢ uma porca feliz e mimada, exatamente o que merece ser.

A viver na casa da Alice e do Noel estdo caes e gatos. O Benuron e a Eva, ambos caes
idosos, sdo apaixonados pela Alice e pela Chantal. Também partilham o espago com o gato
Tam, a gata Michele, o pequeno gato bebé Leo e uma cadela famosa nas redes sociais, a
Valentina. Foi encontrada por voluntarias perto do santuario, a beira de estrada. Tinha sido
atropelada e abandonada, e depois de muitas cirurgias, perdeu uma pata traseira, e esta a
aprender a voltar a usar uma das patas dianteiras, que também foi quebrada. A comunidade de
volta do santuario rapidamente se apaixonou pela cadela, e conseguiram angariar o dinheiro
necessario para todos os seus cuidados. Num espaco amplo de terra batida, vivem ovelhas,
bodes, cabras, a Matilde (a mula), e uma égua chamada Alma, que foi resgatada de uma situacao
precaria. Existem duas coldnias de gatos a viver no santudrio, uma das quais gosta de carinho,
pelo que costumam passar tempo na cozinha dos voluntérios, um local de socializagdo. Na zona
fechada das aves, vivem multiplos galos e galinhas, patos, pombos e uma gansa, a Gaia, com
um problema numa das patas, de modo que coxeia, mas ainda assim movimenta-se sem grandes
problemas. Foi das primeiras pessoas que conheci quando comecei a visitar o santudrio. Deitou-
se no meu colo, enquanto cuidava das minhas “penas” (a minha roupa). Existe neste espaco

outra pessoa com problemas de mobilidade, a Osirah, uma pata que ndo consegue usar bem os

1Y SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (Instagram), 4 abr. 2025. “Infelizmente a sociedade humana
despida de empatia e conhecimento sobre ...” [online]. Disponivel em:
https://www.instagram.com/p/DIB8_0ZMy8{/?img_index=1. [Consultado em: 18 ago. 2025].

69


https://www.instagram.com/p/DIB8_oZMy8f/?img_index=1

membros, mas adora o seu banho diario no pequeno lago feito de um buraco com uma lona por
cima, segurada com pedras. Depois do seu banho, ¢ envolvida numa toalha, pois as suas penas
ndo secam como penas normais, € assim recebe algum carinho da voluntaria a seu cuidado. Um
dia em que segui a rotina de cuidado das aves de uma voluntaria, ela deixou-me ser eu a abragar
a Osirah na toalha, num momento em que a calma reinava. Senti 0 seu pequeno corpo
surpreendentemente leve, se ndo nos lembrarmos que aves possuem 0ssos ocos. Foi uma
experiéncia que me prendeu os pés a terra € as maos, com suavidade e carinho, aconchegavam
a pata, que descansava calmamente enquanto se secava. Os ovos postos pelas aves sdo no
santudrio recolhidos, cozidos, e dados de volta a estas, como uma importante fonte de nutrig¢ao.
Também existem aves que vivem fora deste espago fechado, como uma familia de gansos,
algumas galinhas e galos, entre eles o Lourengo. Numa das minhas primeiras visitas, observei
a Chantal a limpar as suas penas ensanguentadas, depois de uma luta com outro galo. Perto do
portdo de entrada, vivem duas porcas, a Emilia e a Leonor, com problemas de obesidade, que
estdo a aprender a conviverem juntas, ¢ dois perus, a Antonieta e o Baltazar. Existem muitas
mais pessoas a habitar no santuario, sendo que este ¢ a casa de cerca de duzentos animais. Estas
foram as pessoas que mais me marcaram, o que ndo significa que todas as outras que nao referi

tenham importancia diminuta, descrevi apenas aqueles com quem mais convivi.

Principais questdes da vida no santudrio

Como ja referido, todos os animais do santuario sdo tratados como pessoas ndo-humanas. As
relagdes que se formam entre espécies tém por base amor, compaixao ¢ muita dedicacdo. O
bem-estar de um animal vai além da comida e da 4gua, é necessario o cuidado. O Noel contou-
me, uma vez, que o que os animais precisam ¢ de abrigo, alimentagdo e a capacidade de se
procriarem. Sem estes elementos, nio vivem, apenas sobrevivem?’. Os animais que chegam
traumatizados, tendo estas necessidades asseguradas, t€ém espago para serem felizes e sociaveis,
espago para formarem relagdes e sentirem-se satisfeitos. A escolha dos nomes para as pessoas
nao-humanas, usando nomes humanos, ¢ propositada: tem o objetivo de fazer pensar “eu tenho
um tio que também se chama Vitor”, relembrar que sdo pessoas como nos. Numa tematica
parecida a um dos pilares centrais da Deep Ecology, uma ecologia cujo foco e preocupacao vao
além das problematicas humanas, tal como inaugurada por Naess (1973), a Alice afirma que

“sempre existimos”, que os materiais que constituem os nossos corpos foram antes outros

20 No entanto, como observaremos adiante, os animais ndo-humanos do santuério nio possuem a
capacidade de se reproduzirem. Ainda assim, vivem vidas cheias de liberdade e significado.

70



animais, talvez uma montanha ou uma arvore. E um pensamento idéntico ao pilar de
identificacdo, um processo de reconhecimento de uma conexdo profunda com outros seres e
com o mundo natural. A identificacdo torna a moralidade redundante, porque cuidamos de nés
mesmos ¢ de tudo o que faz parte de nds, por inclinagao, sem necessidade de exortacdo moral
(Milton, 2003: 75). O casal também identifica nas pessoas ndo-humanas uma esséncia que ¢
partilhada por todos, mudando apenas “a roupa”, de forma similar as cosmologias das
Américas. “Victor, Alvaro, Romeu, Julieta, Julia... sio todos “pessoas”, sao todos unicos, sao
todos iguais a cada um de nds no que realmente importa... muda a mascara, mas o que lhes vai
14 dentro, pode até ser lido num idioma diferente, mas a sua esséncia é exatamente a mesma’>!,
escreveu uma vez a Alice.

Outro tema central ¢ a percecdo de que o amor cura, ¢ sO ele sara as feridas mais
profundas da alma. “A linguagem do Amor ¢ universal e ndo necessita de palavras para ser
entendida™? . O amor ¢ visto como a libertacdo de muitas da pessoas do santuario: “Amor que
¢ Amor, liberta, porque Amor que é Amor, cura todas as feridas do corpo e da alma”?*. A Alice
contou-me que os animais s6 tém amor para dar, e se 0s observarmos, prestarmos atencao as
suas peculiaridades, as suas agoes, isso torna-se evidente. A minha experiéncia no santuario foi
profundamente encantadora, pois percebia que, em cada acdo — humana ou nio-humana —
estava presente a premissa de que o amor ¢ central, ¢ a luz na escuriddo, e que so6 através dele
pode haver salvacao e libertagao.

Um aspeto fundamental na vida no santudrio ¢ que os humanos vivem pelos seus
congéneres ndo-humanos. A Alice, o Noel e a Chantal entregaram a sua vida a causa animal.
Seja cuidando de feridas, preparando comida, contruindo abrigos, cuidando psicologicamente,
dando palestras sobre o Plant Based Treaty ou mantendo as redes sociais do santudrio, a
dedicagdo a causa e ao santudrio ¢ de total entrega. Esta dedicagdo total ao santuario e sua a
familia multiespécies levou a Alice a sofrer tantos burnouts que ja perdeu a conta. “Temos dias
em que o corpo doi tanto que fica dormente, temos dias que ndo sabemos muito bem como ¢
que iremos ter energia para chegar ao fim... Por mais que 0 nosso corpo esteja no limite, o mais

importante para nds ao finalizar mais um dia, é saber que conseguimos proporcionar a cada um

2l SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL. 2025. Victor, Alvaro, Romeu, Julieta, Julia... [Instagram]. 30 de
marco de 2025. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DH1bvWNMUEi/. Acesso em: 23 ago. 2025.

22 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL. “Eles podem nao falar o mesmo idioma que n6s” [Instagram)].
Publicado em 5 jan. 2025. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DEddL.4AbMWcQ/. Acesso em: 20 ago.
2025

2 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL. A Rosinha venceu, sarou, renasceu, porque Amor que é Amor ...
[Instagram]. 10 ago. 2024. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/C-gWwGpsZ_S/

Acesso em: 20 ago. 2025.

71


https://www.instagram.com/p/DH1bvWNMUEi/
https://www.instagram.com/p/DEddL4bMWcQ/
https://www.instagram.com/p/C-gWwGpsZ_S/

dos nossos meninos e meninas mais um dia feito de felicidade, seguranga e amor, algo tao
infinitamente raro em todo o mundo para porcos, ovelhas, coelhos, galinhas, cabras, e todos os

outros que temos o privilégio de ter nas nossas vidas”?*

, conta a Alice num post nas redes
sociais. Poder ir dormir depois de um dia de trabalho honesto ¢, para o Noel, algo essencial na
sua vida.

Uma grande necessidade para manter o santudrio a funcionar ¢ criar uma comunidade
de volta deste, uma rede de apoio e ajuda que apadrinhe animais, que doe com regularidade e
também nas alturas em que os fundos se encontram escassos, € que se interesse € se preocupe
com as pessoas nao-humanas do santudrio, aguardado updates sobre situagdes particulares,
como o avango da recuperagdo da Valentina, ou o crescimento dos irmdos Luz e Gabriel. E
imperativo manter as pessoas interessadas e preocupadas com os animais do santuario, de modo
a apoiarem-no. Para tal, a Alice tem uma presenca ativa nas redes sociais do santuario, € contou-
me o quio importante ¢ manter uma comunidade de pessoas empenhadas pelo mesmo. O
santudrio sobrevive em grande parte de doagdes do publico, pelo que criar uma comunidade e
manté-la ancorada ao santuario ¢ de extrema importancia para o funcionamento deste.

Como ja referido, os santudrios mostram como podemos relacionar-nos com animais e
como viver vidas mais ecologicas, e o santudrio Save & Care ndo ¢ exce¢do. Os materiais
utilizados na construgdo de abrigos e a mobilia das casas dos humanos foram doacdes ou sao
artigos em segunda mao. Tudo tem por base a ideia de anti consumismo, diz-me o Noel. A
energia ¢ obtida através de painéis solares, a 4gua vem de um furo comunitario, utilizam uma
casa de banho seca e fazem compostagem de todos os desperdicios e residuos. O objetivo € tirar
pouco do ambiente. Até os produtos de limpeza que usam nas inumeras tarefas do santuario,
sdo feitos com quimicos nado prejudiciais a flora. Alice e Noel aprenderam a viver com pouco,
e esse estilo de vida encaixa com as suas ideias sobre uma vida ecologica: “viver com menos,
oferece-nos mais espaco para nos conectarmos uns aos outros, oferece-nos mais liberdade para
realmente voltarmos a nds mesmos, aos nossos filhos, aos nossos amigos, a nossa familia, a
valorizarmos a comida que temos” ?°.

Outro elemento central, como identificam Baur e Kevany, ¢ o de ensinar, dar pistas de

formas de viver no Antropoceno que ndo perpetuem relacdes de poder e dominio com os

animais ndo-humanos. Em ag¢des de ativismo, ou nos dias abertos do santuario, em que recebem

24 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL. 2024. Os nossos dias de trabalho... [Instagram]. 9 de out. de
2024. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DA63UXQKjv{/. Acesso em: 23 ago. 2025.

2> SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL. 2025. Ontem vimos muitos humanos em pénico... [Instagram].
29 de abr. de 2025. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DJCe3JZsmQQ/?img_index=1. Acesso em: 23
ago. 2025.

72


https://www.instagram.com/p/DA63UXQKjvf/
https://www.instagram.com/p/DJCe3JZsmQQ/?img_index=1

membros da comunidade que querem conhecer pessoalmente as pessoas do santuario, partilham
os ensinamentos de como nos relacionarmos com outros animais na base da amizade, do
cuidado e do amor. Os resgates e santuarios de animais de pecudria s6 conseguem cuidar de
uma fragdao infinitesimal dos animais explorados para alimentagdo, pelo que o seu maior
impacto provém dos esfor¢os de sensibilizacdo e dos programas que educam e influenciam as
pessoas sobre as vidas dos animais de criagdo e os beneficios do veganismo. “Os santuarios de
animais de quinta modelam relagdes com estes animais como amigos, € nao como comida,
desafiando a crenca cultural normativa de que vacas, porcos, galinhas e outros animais sao

9999

fontes de alimento em vez de “sujeitos-de-uma-vida™” (Regan, 1983, apud Baur e Kevany,
2020: 132). “Resgatar vidas ¢ uma necessidade fundamental nesta luta contra o injusto sistema
que condena inocentes a vidas inteiras de exploragdo, mas resgatar vidas sem o
acompanhamento de um trabalho educativo que ajude a sociedade a evoluir, a despertar para o
que inconscientemente escolhe todos os dias apoiar, deixa de fora as vidas das vitimas que
continuam presas nesse mesmo sistema, e que continuam a ser invisiveis ao consumidor’**
afirma didaticamente a Alice num post. O casal colabora frequentemente com o Desafio
Vegetariano, uma iniciativa que demonstra como ¢ fécil cozinhar comida vegan saborosa,
muitas vezes versoes vegan de pratos tradicionais portugueses, ou com o negocio de comida
vegan Tiny Mangoes. Em conjunto, costumam organizar convivios solidarios, ou agdes de
ativismo cujos fundos angariados revertem em doagdes para o santuario. O casal tem planos
para os antigos edificios da propriedade onde os porcos eram explorados: converterem-nos num
espago museu, onde se pode aprender como os animais ndo-humanos sdo terrivelmente tratados

1?7, através

na industria pecudria. A missao final, “é, e sera sempre, alcangar a libertagdo anima
da criacdo de um espago que ndo apenas resgata vidas, mas também inspira mudangas culturais
profundas ao mostrar que animais sdo sujeitos-de-uma-vida, e ndo simples recursos a explorar.
Conscientizar os humanos a alternativas de relacionamento com outros animais no
Antropoceno, numa época em que estes sdo reduzidos a meros objetos para explorar, ¢
precisamente o que espagos como o santuario pretendem fazer.

Existe um balango entre poder oferecer aos animais de santudrios vidas livres da

exploragdo dos seus corpos, e os desafios de manutenc¢do do santuario, como a reprodugdo dos

26 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (2025, 20 de janeiro). “A nossa missdo é, e serd sempre, alcangar
a libertagdo animal!” [Instagram]. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DFDHN1-sOjf/ Acesso em: 25
de ago. 2025.
27 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (2025, 20 de janeiro). “A nossa missdo é, e serd sempre, alcangar
a libertagdo animal!” [Instagram]. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DFDHN1-sOjf/ Acesso em: 25
de ago. 2025.

73


https://www.instagram.com/p/DFDHN1-sOjf/
https://www.instagram.com/p/DFDHN1-sOjf/

animais. No santuario Save & Care, os machos sdo castrados para evitar que a populacao se
propague. Como os recursos dos santudrios sdo limitados e ha muitos animais maltratados a
precisar de cuidado, permitir a reproducgdo reduziria a capacidade de resgatar e proteger os que
ja vivem no santuario (Abrell, 2019: 571). Juntamente com vedagdes, que impedem os
movimentos de certos animais ndo-humanos que habitam no santuario, existem medidas que,
de um forma ou de outra, reduzem a liberdade dos animais. No entanto, sio medidas tomadas
tendo em conta a seguranc¢a dos animais e para melhorar a qualidade de vida de cada individuo.
Significativamente, os santuarios mantém os animais em cativeiro, o que levanta desafios
praticos e éticos, mas diferem significativamente de reservas de vida selvagem, jardins
zoologicos e outros tipos de cuidado in situ (ibid.: 570). Ao contrario de muitos desses espagos,
que apresentam a natureza como espetaculo, os santuarios promovem relagoes interespecificas
baseadas no cuidado, colocando as necessidades fisicas e emocionais dos animais como fator
determinante das interagdes humanas e funcionando como espagos de socialidade entre espécies

(Hua e Ahuja, 2013: 634, apud Abrell, 2019: 570).

O dia a dia no santuario

O terreno do santuario estd divido por cercas em que delimitam diferentes espagos, como o
corredor central, onde durante o dia passeiam e brincam varios porcos, rodeado pelos espagos
e abrigos destes; a zona das casas de madeira e outros materiais sustentaveis do casal e da
Chantal; a “vila” dos voluntarios, onde as suas casas e cozinha se localizam; e um terreno
extenso onde a égua Alma tem espaco para correr. Além desse local, encontra-se uma zona do
santuario em metamorfose completa: os antigos estabulos para suinos que estdo a ser
transformados em espagos de aprendizagem sobre a exploragdo animal e locais onde se possa
reunir um grupos de pessoas para atividades de consciencializa¢do da causa animal. Também
esta a ser criada e ampliada uma zona onde se encontram arvores de fruto. A zona das aves, um
recinto fechado, protege-as de predadores, como gatos das duas colonias que residem no
santuario e predadores naturais da zona.

Nas segundas, o Noel leva a carrinha até a um supermercado local, com quem t€ém um
acordo de receber deste as quebras: frutas e vegetais do dia, ou que ndo podem ser vendidos,
bem como ragdes e produtos para caes e gatos. Uma parte destes ¢ doada a uma associagao de
animais de estimag¢do local. A fruta ¢ cortada e preparada para alimentacdo logo depois do
regresso do Noel ao santuario. Nesta altura todos os voluntdrios juntam-se para ajudar a

preparar os varios kilos de comida que recebem. Como ja referido, ocorrem duas alimentagdes

74



por dia, com a excecdo de criancas em desenvolvimento que comem trés porgdes. A
alimentagdo faz-se ao nascer do sol e perto do por deste. E uma altura entusiasmante, ao ver as
pessoas nao-humanas tao radiantes. Uma vez que perguntei a Chantal o que diriam os animais
do santuario se falassem um lingua que nos compreendéssemos, ela respondeu, entre risos
“déem-me mais comida!”.

O casal esta com frequéncia em contacto com veterinarios, tendo em conta a quantidade
de pessoas nao-humanas de quem cuidam. Foi uma experiéncia longa encontrar veterinarios em
quem confiassem, que nao tratassem 0s animais como meros objetos da industria pecuaria. As
praticas comuns em animais de quinta sdo extremamente invasivas € com pouco cuidado pelo
bem-estar do animal. A Alice contou-me que maioria dos veterinarios de animais de quinta tém
apenas a preocupacao de que estes sobrevivam até serem mortos para consumo. Normalmente,
como no caso dos porcos, a medicagdo ¢ administrada por via intravenosa — um procedimento
invasivo e doloroso para o animal — apesar de existirem os mesmos medicamentos em
comprimido; no entanto, por ser mais facil aplica-los com uma seringa, essa acaba por ser a
pratica habitual.

Ao longo do meu trabalho etnografico no santudrio, observei as mudangas das estacoes
a pintar o santudrio com diferentes luzes e cores. Os meses de inverno foram duros no santuario.
A chuva nao dava tréguas e criava muita lama, muitas pocas. Para além disso, devido ao mau
tempo, ndo podiam fazer atividades que ajudam a angariar fundos, como os dias abertos. No
inicio do ano, o casal resgatou um galo chamado Martim, cujas patas ndo funcionavam
corretamente. O Noel construiu um andarilho para o galo, um gesto que mostra a dedicagao e
amor que o casal tem por pessoas nao-humanas. Os dias do Martim, por vezes passados dentro
de casa devido ao frio, eram preenchidos de carinho e atengdo. Em mar¢o mudaram a imagem
e afiliacdo ao Save Movement, a “casa mae dos ltimos sete anos”?%, devido a mudanca de rumo
e forma de ativismo, mudando de Animal Save & Care Portugal, para Save & Care Santudrio
Animal. As vigilias tipica do Save Movement, foram agora substituidas por resgates e cuidados
de animais. Também nesse més, o pequeno Martim morreu, deixando um andarilho que guarda
ecos de uma vida. Talvez um dia seja usado por outra pessoa. A sua morte foi recebida,
obviamente, com muita dor, mas também pela ideia de que agora o Martim j& ndo esta preso
num corpo com problemas de saude. Por vezes, a Alice e Noel passavam dias longe do

santudrio, quer por a¢des de ativismo, como em dias que se focavam em si mesmos, o que €

28 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (2025, 18 de margo). “Chegou o dia que andamos a planear nos
ultimos meses!” [Instagram]. Disponivel em: https://www.instagram.com/p/DHWA30OmOELS/ Acesso em: 28
de ago. 2025.

75


https://www.instagram.com/p/DHWA3OmOEL8/?utm_source=chatgpt.com

muito raro, e tentavam descansar. Nestas ocasides, a Chantal fica a cuidar do santuério, por
vezes com a ajuda do Hugo. O verdo no santudrio também tem os seus problemas. Os humanos
tentam o seu melhor para manter as pessoas nao-humanas hidratadas, com bastante agua e

sombra disponiveis. Os humanos sobrevivem mantendo-se molhados com agua fresca.

Pensamentos e ideias

A vida ¢ vista, pelo casal, como um milagre que deve ser valorizado e respeitado. “Nenhum
individuo que tenha tido a sorte de nascer deveria ser coisificado ao ponto de deixar de existir”
29O humano, claramente, ndo apresenta esse respeito. A Alice propde a interessante ideia de
que os humanos sao uma for¢a de mudanca pelos estragos que estdo a perpetuar no planeta. Tal
como um meteorito mudou decisivamente a vida na Terra na altura dos dinossauros, também o
humano ¢ uma forca destrutiva que vai mudar a vida no planeta como a conhecemos, e que,
depois, algo novo ha de florescer. “Depois da tempestade vem o sol”. A Alice tende a ser
pessimista e ndo acreditar que o humano abrird alguma vez os olhos e perceberd que esta a
destruir o planeta. Num dos almogos de partilha — uma pratica que costumam fazer uma vez
por semana, em que se sentam a mesa os habitantes humanos do santuario, e depois de consumir
uma deliciosa refeicao preparada pelo Noel, fecham os olhos e um a um, de volta da mesa,
partilham os pensamentos intimos que lhes preenchem a cabega — a Alice partilhou que se
encontra muito preocupada com as alteracdes climaticas, que as sente no santudrio, e partilhou
também a ideia de que o pior estd para vir. Que 0s nossos governos nao dao a atencao necessaria
as ameacas do Antropoceno, que, tal como Haraway adianta, o que vira nao vai ser como o que
¢ agora.

Para sair do antropocentrismo, ndo devemos olhar para os animais e tentar fazé-los
humanos, devemos, pois, apreciar todas as suas peculiaridades, e entender que estes vivem no
“agora”, no momento, ¢ aprender com eles a estar presente. O siléncio dos animais ¢
terapéutico, assume a Alice, e depois das experiéncias que vivi no santuario, concordo
profundamente com esta observagdo. Os humanos vivem preocupados com o passado, com o
presente ou com o futuro. Os ndo-humanos nao tém essas preocupacdes, desde que tenham as
necessidades basicas garantidas. O Noel acredita que temos de sair da nossa posi¢ao de

privilégio para percebermos os animais ndo-humanos. Para penetrar, talvez, nos seus Umwelten.

2 SAVEANDCARE.LIBERTACAOANIMAL (2025, 31 de margo). “Existir nesta Terra é um milagre que
devemos valorizar e respeitar” [Publica¢@o no Instagram]. Disponivel em:
https://www.instagram.com/p/DH4HIgxs_1j/ Acesso em: 25 de ago. 2025.

76


https://www.instagram.com/p/DH4HIgxs_1j/

Como a Alice me disse uma vez, ndo somos meros objetos de decorag@o: ndo devemos ter medo
de usar os nossos corpos, de nos sujarmos e¢ de nos reconectarmos com o mundo natural.
Vivemos hoje em ambientes artificiais, mas ¢ essencial que nos envolvamos novamente nos
processos naturais da vida, como a compostagem, ou o cultivo de comida. No santuario, a Alice
e o Noel cuidam dos seus parentes ndo-humanos como membros da sua familia multiespécies,
numa forma de lideranca horizontal. Eles nao sdo “donos” dos animais do santudrio, sdo apenas
quem cuida e organiza a familia, s3o mediadores das relagdes familiares. Nao existem lideres,
no sentido de um lider de uma empresa, por exemplo. Cuidar de uma familia multiespécies
envolve perceber as necessidades, viver as mesmas experiéncias, estar presente e fazer um
“chamamento ao presente”, criando um espaco de atencdo, afeto e respeito mutuo entre todos
os membros da familia, humanos e ndo-humanos.

Uma consequéncia de viver rodeado de tanto amor ¢ que, embora cada membro da
familia receba sempre os melhores cuidados, alguns nao conseguem sobreviver a determinados
problemas. A Chantal teve de aprender a lamentar as mortes no santuario sem se deixar entrar
num buraco de dor da qual ndo consiga sair. Uma vez que lhe perguntei como iria ficar quando
um voluntario com quem formou uma relagao proxima e importante deixasse o santuario, ela
respondeu-me “aprendi a enterrar gatos bebés, irei sobreviver”. A verdade ¢ que os humanos
tém tanto a fazer no santudrio, que ndo podem perder tempo e prolongar o processo de luto. Os
humanos ndo sdo os unicos a aprender a lidar com a morte. O Jodozinho perdeu a sua
companheira depois desta ter tido um problema no coragdo. A Alice contou-me que ele esta em
luto profundo pela sua companheira, e “nunca mais foi o mesmo”. Uma manha, a Alice
encontrou o Jodo a partilhar uma cama com a Lucia, um raio de sol no seu processo de luto, ao
abrir-se de novo a outros amigos.

Uma vez que conversava com a Alice, pensando em todo o sofrimento que existe na
industria pecudria, mas também na natureza, com doengas, predacdo e privacdes, pensava na
inevitabilidade do sofrimento enquanto condicao partilhada por todos os seres vivos. Perguntei-
lhe se achava que a natureza € cruel. Alice respondeu-me que crueldade € um termo humano,
que essa pergunta antropomorfiza a natureza. “A natureza simplesmente ¢”, contou-me. Falou-
me do caso dos gatos, cujos pénis tém picos, pelo que s6 ocorre a fertilizagdo na presenca de
sangue. Porque sera a natureza assim? Refletimos em siléncio sobre esse fendmeno, enquanto
a Alice preparava as misturas de comida.

O santudrio revela-se, assim, ndo apenas como um espago de cuidado e refigio, mas
também como um lugar de interrogacdo filosofica e ética, onde se questiona o que significa

viver e morrer em comunidade multiespécies. Ao mesmo tempo que oferece vidas marcadas

77



pelo amor e pela compaixdo, recorda-nos a inevitabilidade do sofrimento e da morte, comuns a
todos os seres. E nesta tensdo entre dor e cuidado, perda e amor, que se inscreve a experiéncia

do santuario Save & Care.

Conclusdao — Compaixao radical para um futuro
multiespécies

Todas as sociedades humanas, passadas e atuais, sempre viveram em coexisténcia com
populagdes de animais de uma ou varias espécies. Ao longo da histéria, os humanos cagaram-
nos e consumiram-nos como alimento (e, em situagdes mais incomuns, mas nao menos naturais,
também foram cacgados e devorados por eles*’); integraram-nos nos seus grupos sociais, seja
como animais domesticados e proéximos, seja como cativos submetidos; e recorreram as suas
observagdes sobre a forma e o comportamento dos animais para elaborar os proprios modos de
vida (Ingold, 1988: 1). Igualmente, as concegdes que as pessoas t€ém sobre os animais, bem
como as suas atitudes em relagdo a eles, sdo tdo variadas quanto as formas de se relacionarem
entre si, refletindo em ambos os casos a impressionante diversidade de tradi¢des culturais que
costuma ser considerada uma marca distintiva da humanidade. O proprio significado do que €
ser humano ¢ culturalmente relativo. Ingold indica que existe uma forte carga emocional
subjacente as nossas ideias sobre a animalidade, e submeter essas ideias a uma anélise critica
significa expor aspetos altamente sensiveis e em grande parte ainda pouco explorados da
compreensdo que temos da nossa propria humanidade (ibid.). Se aceitarmos que os animais,
para além dos humanos, podem ser agentes conscientes e intencionais, entdo também temos de
lhes atribuir poderes pessoais, além dos naturais (ibid.: 9). Ou seja, somos levados a reconhecer
que eles incorporam atributos de pessoalidade que, no Ocidente, costumam ser identificados
com a condi¢do de “humanidade”. Como observado, afirma Ingold, “outras criaturas além dos
seres biologicamente humanos podem ser pessoas”, uma visdo que pode parecer estranha no
Ocidente, mas que, como verificado, para muitos povos de culturas ndo ocidentais, soa mais

como uma evidéncia dbvia.

39 Temos o relato de um caso de uma humana que quase se tornou presa por Val Plumwood, Human vulnerability
and the experience of being prey (1995).

78



Vida como unidade basica de compaixao para regenerar o planeta

A “vida” tem-se tornado cada vez mais um importante foco de estudo para antropdlogas e outras
tedricas sociais (Kohn, 2007: 18). “O aspeto mais fundamental sobre a vida ¢ que ela nao
comega aqui nem termina ali, mas estd sempre a acontecer”, menciona Ingold (2000: 172). E
precisamente o fenémeno de vida — um termo que, como muitas cosmologias indigenas, abro a
entidades como animais, plantas e até a estruturas da paisagem, como a montanha — que esta no
centro da possivel regeneracao do planeta. Através de relagdes de confianga, relembrando a
distingdo de Ingold, devemos avancar dando importancia e consideragao aos outros individuos
com quem partilhamos o planeta. Ir além da sociedade, da comunidade, até¢ da espécie, e
considerar cada individuo particular de acordo com o seu processo unico de vida neste planeta,
e oferecer-lhe a maior consideragdo, ou como diriam no santuario Save & Care, o amor que €
como luz na escuridao. Proponho uma espécie de compaixao radical como caminho para
atravessar o Antropoceno, utilizando o fenémeno de vida como a unidade basica para
compaixdo e moralidade.

Neste momento, parece que vivemos na escuriddo. Na realidade de que o planeta se esta
a alterar, ¢ milhares de espécies estdo em perigo. E precisamente nesse reconhecimento da
fragilidade partilhada que pode emergir uma nova ética de cuidado. Uma ética que nao se limita
a preservar a vida como recurso, mas que compreende a vida enquanto acontecimento continuo,
inseparavel das relagdes que a sustentam. Assim, regenerar o planeta significa regenerar
também as formas de estar-no-mundo, cultivando confianga, compaixdo e corresponsabilidade
entre todos os habitantes deste planeta. E preciso amor para regenerar, uma li¢io que aprendi
no santuario, € que quero extrapolar para a nossa relagdo com o planeta e todos os seus
habitantes. E esse sentimento forte de amor e preocupacdo ndo estd em oposicdo com
pensamento racional.

Milton (2003: 4) indica como a dicotomia racionalidade-emocao ¢ uma caracteristica
forte da cultura ocidental, devido ao legado da distingdo entre corpo e mente de Descartes.
Segundo Barbalet (1998, apud Milton, 2003: 5-6), existem trés visdes sobre a relacdo entre
emocado e racionalidade: a perspetiva convencional vé emogao e racionalidade como opostas; a
abordagem critica considera que a emoc¢ao apoia a razao, dando-lhe direcdo; por fim, a
abordagem radical defende que emog¢do e racionalidade sdo continuas, sendo a propria
racionalidade uma forma de sentimento. Subscrevo a esta ultima visdo, considerando que so
podemos atuar no mundo tendo interesses e sentimentos de amor e compaixao pelos demais.

Sem emoc¢ao, ndo ha compromisso, ndo ha motivagdo, ndo ha a¢ao (Milton, 2003: 150). Milton

79



considera a oposi¢do emog¢ao-racionalidade um mito que caracteriza varias areas do discurso
publico ocidental. Vemos isso sempre que os vinculos das pessoas e interesses fora do mercado
desafiam o funcionamento deste (ibid.). A emogdo ¢ uma ferramenta forte para regenerar o
planeta.

Concluo, assim, que alternativas ocidentais de viver no Antropoceno ndo podem basear-
se apenas em conhecimento técnico ou politicas abstratas, mas devem integrar uma
compreensdo profunda da vida enquanto processo relacional e continuo. E através da emogao
— do amor, da compaixao e do cuidado — que construimos 0 compromisso € motivacao para agir
de forma responsavel e ética. Essa compaixao, quando pensada de modo radical, algo que eu
proponho, ultrapassa as fronteiras da espécie e compromete-se com todos os fenémenos de vida,
tornando-se condicdo para imaginar e praticar futuros verdadeiramente multiespécies no
Antropoceno. Haraway propde que facamos lacos de relacionamento (make kin): “o meu
objetivo & fazer com que “kin” signifique algo além/mais do que entidades ligadas por
ancestralidade ou genealogia” (2015: 161). A académica refere que a expansdo ¢ a
recomposi¢ao do parentesco sao possiveis pelo facto de que todos os habitantes da Terra sao
parentes no sentido mais profundo. “Seja quem ou o que formos, devemos co-criar, co-existir
e co-construir com os habitantes da Terra” (ibid.). Reconhecer a vida nos seus multiplos modos
e nas suas interdependéncias, aprendendo com cosmologias indigenas e praticas de cuidado,
oferece um caminho viavel para regenerar ndo apenas o planeta, mas também as formas de
estar-no-mundo que moldam as nossas relagdes com todos os outros seres. Regenerar o planeta
¢, portanto, também regenerar a nossa capacidade de sentir, de nos importar e de agir com
atencdo e respeito, estabelecendo uma ética que une racionalidade e emogdo, ciéncia e
sensibilidade, e que permite a constru¢ao de um futuro verdadeiramente sustentavel e inclusivo.
E nesse futuro multiespécies, sonho encontrar pessoas como a Luz ou a Alma, livres da

exploracdo e da apropria¢do do humano.

80



81



Referéncias Bibliograficas

ABRAM, David. (2010). Becoming animal: An earthly cosmology. New York: Pantheon Books.

ABRELL, Elan, (2019). Capitulo de «Animal Sanctuaries». Em: FISCHER, Bob (ed.). The
Routledge Handbook of Animal Ethics. Routledge, p. 569-577.

ARREGUI, Anibal G. (2024). Infraespecie. Madrid: Alianza Editorial.

BAUR, Gene e Kathleen May KEVANY. (2020). «Shifting perceptions through farm
sanctuaries». Em: KEVANY, Kathleen May (ed.). Plant-based diets for succulence and sustainability.
Abingdon: Routledge, p. 123—138.

BORRAS, Susana. (2016). «New transitions from human rights to the environment to the rights
of nature». Transnational Environmental Law, 5(1). p. 113—-143. DOI: 10.1017/s204710251500028x.

BRIGHTMAN, Marc, Vanessa Elisa GROTTI e Olga ULTURGASHEVA. (2012). «Animism
and invisible worlds: The place of non-humans in indigenous ontologies». Em: Animism in rainforest
and tundra: Personhood, animals, plants and things in contemporary Amazonia and Siberia. New Y ork:

Berghahn Books. p. 1-27.

BUCHANAN, Brett. (2008). Onto-ethologies: The animal environments of Uexkiill, Heidegger,
Merleau-Ponty, and Deleuze. Albany: SUNY Press.

CARRITHERS, Michael, Louise J. BRACKEN e Steven EMERY. (2011). «Can a species be a
person?». Current Anthropology, 52(5). p. 661-685. DOI: 10.1086/661287.

BONNEUIL, Christophe ¢ Jean-Baptiste FRESSOZ. (2016). The shock of the Anthropocene:
The earth, history, and us. London; Brooklyn, NY: Verso.

FRANKLIN, Adrian. (2023). «The separation?». Em: FRANKLIN, Adrian (ed.). The Routledge

international handbook of more-than-human studies. Abingdon: Routledge, p. 1-28.

82



HAYWARD, Eva. (2010). «FINGERYEYES: Impressions of cup coralsy. Cultural
Anthropology, 25(4). p. 577-599. DOI: 10.1111/j.1548-1360.2010.01070.x.

HARAWAY, Donna. (2008). When species meet. Minneapolis: University of Minnesota Press.

HARAWAY, Donna. (2015). «Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene:
Making kin». Environmental Humanities, 6(1). p. 159—165. DOI: 10.1215/22011919-3615934.

HORTA, Oscar. (2009). «What is speciesism?». Journal of Agricultural and Environmental
Ethics, 23(3), p. 243-266. DOI: 10.1007/s10806-009-9205-2.

INGOLD, Tim. (1988). What is an animal?. London; New York: Routledge.

INGOLD, Tim. (2000). The perception of the environment: Essays in livelihood, dwelling and
skill. New York: Routledge.

INGOLD, Tim. (2004). «Beyond biology and culture: The meaning of evolution in a relational
world». Social Anthropology, 12(2), p. 209-221. DOI: 10.1017/s0964028204000291.

INGOLD, Tim. (2013). «Anthropology beyond humanity». Suomen Antropologi: Journal of the
Finnish Anthropological Society, 30(3), p. 5-23.

KIRKSEY, S. Eben e Stefan HELMREICH. (2010). «The emergence of multispecies
ethnography». Cultural Anthropology, 25(4), p. 545-576. DOI: 10.1111/j.1548-1360.2010.01069.x.

KOHN, Eduardo. (2007). «<How dogs dream: Amazonian natures and the politics of transspecies

engagement». American Ethnologist, 34(1), p. 3-24. DOI: 10.1525/a¢.2007.34.1.3.

KRENAK, Ailton. (2019). Ideias para adiar o fim do mundo. Sdo Paulo: Companhia das Letras.

KRENAK, Ailton. (2020). O amanhd ndo esta a venda. Sdo Paulo: Companhia das Letras.

MARVIN, Garry e Susan MCHUGH, eds. (2014). «In it together — an introduction to human-
animal studies». Em: Routledge handbook of human-animal studies. Abingdon: Routledge, p. 1-9.

MILTON, Kay. (2003). Loving nature. Abingdon: Routledge.

83



MULLIN, Molly. (2002). «Animals and anthropology». Society & Animals, 10(4), p. 387-393.
DOI: 10.1163/156853002320936854.

NOSKE, Barbara. (1997). «Speciesism, anthropocentrism, and non-Western culturesy.

Anthrozods, 10(4), p. 183—-190. DOI: 10.2752/089279397787000950.

OGDEN, Laura A., Billy HALL e Kimiko TANITA. (2013). «Animals, plants, people, and
things: A review of multispecies ethnography». Environment and Society, 4(1). p. 5-24. DOL:
10.3167/ares.2013.040102.

PALSSON, Gisli, Bronislaw SZERSZYNSKI, Sverker SORLIN, John MARKS, Bernard
AVRIL, Carole CRUMLEY, Heide HACKMANN et al. (2013). «Reconceptualizing the “Anthropos”
in the Anthropocene: Integrating the social sciences and humanities in global environmental change

research». Environmental Science & Policy, 28 (Abril), p. 3—13. DOI: 10.1016/j.envsci.2012.11.004.

TSING, Anna. (2023). «Multispecies ontological turn?». Em: FRANKLIN, Adrian (ed.). The
Routledge international handbook of more-than-human studies. Abingdon: Routledge, p. 116—-128.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. (1996). «Os pronomes cosmoldgicos e o perspectivismo
amerindio». Mana, 2 (outubro). p. 115-144. DOI: 10.1590/S0104-93131996000200005.

84



