
O papel da música em contextos de refúgio: um estudo de caso 
com o Afghanistan National Institute of Music em Portugal 
 
 
 
 
Marcela Dias Valle 
 
 
 
Mestrado em Ação Humanitária 
 
 
 
Orientadora: 
Doutora Dora Rebelo, Professora Auxiliar Convidada, ISCTE-IUL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Setembro, 2025 



Departamento de Sociologia 

 
 
O papel da música em contextos de refúgio: um estudo de caso 
com o Afghanistan National Institute of Music em Portugal 
 
 
 
 
Marcela Dias Valle 
 
 
 
Mestrado em Ação Humanitária 
 
 
 
Orientadora: 
Doutora Dora Rebelo, Professora Auxiliar Convidada, ISCTE-IUL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Setembro, 2025 

 



 

 

 

O papel da música em contextos de 
refúgio: um estudo de caso com o 
Afghanistan National Institute of Music 
em Portugal 

Marcela Dias Valle 

 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos membros do ANIM que, pela música, resistem ao silenciamento de suas 

vozes. 

  



 

 

 

 





 

iii 

 

Agradecimento 

 

Agradeço aos meus pais, que tornaram possível esse mestrado.  

Aos meus avós, que, mesmo de forma indireta, foram essenciais para minha vinda à 

Portugal.  

Aos integrantes do ANIM, pela generosidade, confiança e suporte.  

À Patrícia e ao Pedro, pela ajuda e incentivo constante.  

Aos amigos do mestrado, pela convivência e apoio ao longo desses dois anos.  

Por fim, à Professora Dora Rebelo, pelas sugestões e orientação indispensáveis para a 

conclusão desta dissertação. 

 

  



 

 



 

v 

 

Resumo 
 

A presente dissertação se propõe a analisar como a música pode atuar em contextos de refúgio 

mais estáveis, revelando-se como uma prática artística multidimensional, capaz de transitar por 

diferentes esferas da vida dos refugiados. Embora se observe um crescimento no número de 

investigações que exploram as interconexões entre migração e arte, ainda há poucas pesquisas 

que investigam o papel específico da música e, particularmente, com uma abordagem holística 

que articula, em um mesmo estudo, aspectos sociais, culturais, emocionais e políticos. Assim, 

adotando como desenho da pesquisa um estudo de caso com os membros do Afghanistan 

National Institute of Music (ANIM), refugiados em Portugal, esta dissertação utilizou como 

métodos de pesquisa a observação não participante e a entrevista semiestruturada para que, 

posteriormente, os dados fossem analisados pela técnica da Análise Temática Reflexiva. Com 

os resultados, então, organizados em seis temas, tornou-se evidente que a música no ANIM atua 

como um elo cultural que salvaguarda as tradições afegãs e, simultaneamente, facilita um 

diálogo com a cultura local. Ademais, evidenciou-se que, para além de fomentar a integração 

sociocultural com a sociedade receptora, a música também atua como suporte para o bem-estar 

emocional desses jovens afegãos, enquanto, paralelamente, amplia a agência e o protagonismo 

artístico dos mesmos. Por fim, no contexto de refúgio em Portugal, a música no ANIM tem sua 

esfera política ampliada, dando voz a esses refugiados e confirmando-se, finalmente, como uma 

ferramenta complexa e eficaz. 

 

Palavras-chave: refugiados; música; Afeganistão; Portugal; ANIM 

  



 

 



 

vii 

 

Abstract 
 

The present dissertation aims to analyze how music can function in more stable refugee 

contexts, revealing itself as a multidimensional artistic practice capable of permeating different 

spheres of refugees' lives.  Although there has been an increase in the number of investigations 

exploring the interconnections between migration and art, there are still few studies that 

investigate the specific role of music and, particularly, with a holistic approach that articulates, 

in a single study, social, cultural, emotional, and political aspects.  Thus, adopting a case study 

design with the members of the Afghanistan National Institute of Music (ANIM), refugees in 

Portugal, this dissertation utilized non-participant observation and semi-structured interviews 

as research methods so that, subsequently, the data could be analyzed using the technique of 

Reflexive Thematic Analysis.  With the results then organized into six themes, it became 

evident that music at ANIM acts as a cultural link that safeguards Afghan traditions and 

simultaneously facilitates a dialogue with the local culture.  Moreover, it was evidenced that, 

in addition to fostering sociocultural integration with the host society, music also acts as support 

for the emotional well-being of these Afghan youth, while simultaneously enhancing their 

agency and artistic protagonism.  Finally, in the context of refuge in Portugal, music in ANIM 

has its political sphere expanded, giving voice to these refugees and ultimately confirming itself 

as a complex and effective tool.  

 

Keywords: refugees; music; Afghanistan; Portugal; ANIM 

  



 

 

 



 

ix 

Índice 
Agradecimento iii 

Resumo v 

Abstract vii 

Índice de Quadros e Figuras xi 

Glossário de Siglas e Acrónimos xiii 

Introdução 1 

CAPÍTULO 1 Do Afeganistão a Portugal: crise humanitária e continuidade musical 3 

1.1. Afghanistan National Institute of Music 3 

1.2. O contexto humanitário no Afeganistão 5 

1.3. A evacuação para Portugal 8 

CAPÍTULO 2 Revisão da Literatura 13 

2.1. Preservação e dinamicidade cultural 13 

2.2. Integração sociocultural 16 

2.3. Bem-estar emocional 22 

2.4. Voz e advocacia 24 

CAPÍTULO 3 Metodologia 27 

3.1. Delimitação do tema, problema e questões de investigação e desenho da pesquisa 27 

3.2. Recolha de dados e amostragem 28 

3.2.1. Observação não participante 28 

3.2.2. Entrevistas semiestruturadas 29 

3.3. Técnica de análise 30 

3.4. Ética da Pesquisa 31 

3.5. Limitações metodológicas 32 

CAPÍTULO 4 Resultados 33 

4.1. Análise Temática Reflexiva 33 

4.1.1. TEMA 1 – Começos musicais: iniciação e oportunidades pelo ANIM no 

Afeganistão 33 

4.1.2. TEMA 2 – Tensões e rupturas: a proibição da música pelo regime Talibã 35 

4.1.3. TEMA 3 – Cultura em movimento: continuidade, afeto e bem-estar no refúgio 37 

4.1.4. TEMA 4 – Integração em Portugal: a interculturalidade pela música 42 

4.1.5. TEMA 5 – Integração pelo protagonismo artístico: da agência ao reconhecimento 

social                                                                                                                                46 



 

4.1.6. TEMA 6 – Música e Resistência: advocacia, esperança e novos sentidos para o 

Afeganistão 48 

CAPÍTULO 5 Discussão dos Resultados 51 

Conclusão 55 

Referências Bibliográficas 59 

ANEXOS 65 

ANEXO A – Guiões de Entrevistas 65 

ANEXO B - Termo de Consentimento Informado 73 

ANEXO C – Debriefing 79 

ANEXO D – Análise Temática Reflexiva 81 

 

  



 

xi 

 

Índice de Quadros e Figuras 
 

Quadro 1: Dados dos 10 membros do ANIM entrevistados                                                           30          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xiii 

 

Glossário de Siglas e Acrónimos 
 

ACNUR - Alto Comissariado das Nações Unidas para os Refugiados 

 

ANIM - Afghanistan National Institute of Music 

 

MPVPV - Ministério para a Propagação da Virtude e Prevenção do Vício 

 

UE - União Europeia 

 

UNAMA - United Nations Assistance Mission in Afghanistan  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





 

1 

Introdução 
 

Conforme o Relatório de Tendências Globais do ACNUR, em 2024, o número total de 

refugiados atingiu 123,2 milhões, um recorde sem precedentes1. Entre os cenários mais 

alarmantes, destacou-se o Afeganistão que, apesar da diminuição de conflitos desde a ascensão 

do Talibã em 2021, ainda enfrenta a pobreza e a fome severas, além de uma infraestrutura 

inadequada, serviços básicos insuficientes e as rígidas limitações impostas às liberdades civis. 

Frente a essa situação, milhões de afegãos continuam a serem forçados a se deslocarem, o que 

gera repercussões não apenas locais, mas também no sistema internacional de proteção e 

recepção de refugiados (ACNUR, 2025).  

Entre os destinos finais desses afegãos que precisaram deixar seu país por forças maiores, 

Portugal se destaca como um espaço que permite analisar trajetórias que se desenvolvem em 

um ambiente de acolhimento estável. Apesar de as práticas artísticas e culturais também 

poderem ser estudadas em contextos de crise ativa, o cenário português propicia uma 

observação contínua de como tais atividades integram a vivência do refúgio. Dentro desse 

panorama, então, é possível dizer que a música emerge como um meio de expressão 

multifacetado, apto a transitar por diferentes áreas da vida de um imigrante, do pessoal ao 

coletivo, do cultural ao político.  

Atualmente, mesmo com o aumento do interesse dos estudos acadêmicos sobre a relação 

entre migração e arte, ainda podemos identificar algumas lacunas na literatura existente. Nesse 

sentido, é possível apontar uma escassez de estudos empíricos que explorem em específico o 

papel da música em contextos de refúgio, uma vez que as pesquisas tendem a investigar as artes 

de um modo geral. Ademais, o conhecimento atual aborda as diferentes dimensões da 

experiência migratória de modo isolado, sem oferecer uma perspectiva mais abrangente de 

como a música é capaz de atuar em simultâneo nas mesmas.   

Ao mesmo tempo, é fundamental destacar que, de acordo com Lígia Ferro et al. (2016), 

desde 2009, as políticas públicas em Portugal começaram a direcionar recursos de forma mais 

expressiva para o incentivo de práticas culturais e artísticas, em colaboração com entidades 

locais e organizações da sociedade civil. Nesse contexto, a presente dissertação adquire 

relevância ao relacionar Migração e Sociologia da Cultura, enfatizando a música como uma 

 
1 O objetivo do relatório residiu na exploração das transformações e tendências relacionadas ao 

deslocamento forçado ao longo do ano de 2024, contemplando as populações assistidas pelo ACNUR 

e fundamentadas em dados coletados até 21 de maio de 2025. 



2 

 

prática capaz de atravessar os domínios social, cultural, emocional e político, e que contribui 

para práticas de acolhimento a refugiados mais humanizadas.  

Diante desse cenário, e de modo a orientar toda a investigação, foi formulado o problema 

de pesquisa: “De que modo a música pode funcionar como uma ferramenta complexa e eficaz 

em contextos de refúgio”. Para a análise desse, optou-se por estudar os alunos do Afghanistan 

National Institute of Music (ANIM), jovens músicos que se viram obrigados a abandonar seu 

país e que, ao se estabelecerem em Portugal, proporcionam uma oportunidade singular para 

investigar tanto a continuidade de suas práticas musicais quanto as transformações que essas 

práticas sofrem nesse novo contexto de refúgio.  

Assim sendo, o presente estudo tem como objetivo compreender o papel da música no 

contexto do refúgio do ANIM, identificando sua contribuição na manutenção da cultura afegã 

em território português e demonstrando como essa prática artística estabelece uma ligação entre 

a salvaguarda da identidade cultural e a abertura a novas influências. Ademais, busca-se 

descobrir de que forma a música facilita a construção de laços e processos de integração 

sociocultural com a comunidade receptora, bem como descrever as impressões dos alunos sobre 

os impactos da música em seu bem-estar emocional. Por fim, almeja-se indicar como as práticas 

musicais afetam a visão dos músicos a respeito de seus papéis sociais e políticos, assim como 

analisar de que forma a revitalização da expressão musical do Afeganistão contribui para a 

criação de uma plataforma de conscientização e solidariedade em escala global.  

Com esses objetivos, finalmente, a dissertação foi estruturada em uma introdução, cinco 

capítulos e uma conclusão. No primeiro capítulo, por meio de uma análise documental, 

investigou-se o ANIM, ressaltando os desafios enfrentados durante a repressão do Talibã e o 

intrincado processo de evacuação de seus membros para Portugal. O segundo capítulo apresenta 

uma revisão da literatura que abordou os quatro principais eixos que conectam práticas artísticas 

e culturais à migração, enquanto o terceiro capítulo elucida a metodologia adotada na pesquisa. 

O quarto capítulo apresenta uma análise temática dos resultados alcançados, de modo que, no 

quinto capítulo, esses resultados sejam discutidos, estabelecendo vínculos tanto com a literatura 

quanto com os objetivos estabelecidos na investigação. Por último, a dissertação é concluída 

com uma síntese que reúne as considerações finais, ressalta as contribuições da pesquisa e 

propõe possíveis caminhos para investigações futuras.  

 

 

 

 



 

3 

CAPÍTULO 1 

Do Afeganistão a Portugal: crise humanitária e 

continuidade musical  
 

Através de uma análise de documentos, o primeiro capítulo tem como objetivo contextualizar 

o ANIM no panorama afegão. Estruturado em três seções, o primeiro segmento irá elucidar a 

trajetória do instituto desde sua fundação até as ameaças que enfrentou por parte do Talibã, 

enquanto a segunda abordará a crítica situação humanitária no Afeganistão. Por fim, a terceira 

seção se dedicará a descrever o processo de deslocamento forçado dos integrantes do ANIM, 

que culminou na reinstalação do instituto em Portugal.   

 

1.1. Afghanistan National Institute of Music 

A fundação do ANIM remonta a 2006, quando, após anos de exílio, o Dr. Ahmad Sarmast 

decidiu retornar ao Afeganistão. Depois de um período de governo violento e autoritário, 

imposto pelo grupo fundamentalista sunita do Talibã, que se estendeu de 1996 a 2001, e 

considerando as circunstâncias culturais do país, o Dr. Sarmast apresentou às autoridades 

afegãs o projeto Revival of Afghan Music. Esse projeto continha nove recomendações, entre as 

quais se destacava a proposta de implementação de um projeto piloto que proporcionasse às 

crianças afegãs não apenas acesso à educação geral, mas também a uma formação especializada 

em música (Afghanistan National Institute of Music, s.d.-a).  

Então, com o respaldo do governo afegão, o ANIM foi formalmente inaugurado em 20 de 

junho de 2010, tornando-se a primeira e única escola de música do Afeganistão. Com a proposta 

de transformar comunidades por meio do poder da música, o instituto foi fundado com a missão 

de proteger os direitos musicais da população afegã, promover a igualdade de gênero, valorizar 

a diversidade cultural e fomentar o diálogo entre diferentes culturas (Afghanistan National 

Institute of Music, s.d.-a). Para alcançar esses objetivos, logo foi implementado um método 

pedagógico coeducacional pioneiro no país, combinando o estudo de música clássica ocidental 

com o de música tradicional afegã, que assegurasse que todos os jovens afegãos tivessem acesso 

igualitário às aulas, independentemente de gênero, classe social ou origem étnica (Afghanistan 

National Institute of Music, s.d.-d).    



4 

 

A abordagem inovadora no país do ANIM é representada pelos conjuntos musicais 

heterogéneos formados pelos alunos da escola,  que desempenharam um papel vital na 

revitalização da música no Afeganistão. Criados com a missão de fomentar uma sociedade mais 

pacífica e plural, esses grupos são descritos como “um microcosmo do futuro que desejamos 

construir no Afeganistão” (Afghanistan National Institute of Music, s.d.-b) que celebra a 

pluralidade e proporciona perspectivas futuras para todos. Dentre eles, cabe aqui destacar a 

Orquestra Sinfônica Nacional, que combina instrumentos clássicos com os tradicionais afegãos, 

e a Orquestra de Mulheres Afegãs "Zohra", a primeira orquestra nacional composta 

exclusivamente por meninas (Afghanistan National Institute of Music, s.d.-b).  

Além disso, é imprescindível também ressaltar a preservação, valorização e ampliação da 

herança cultural afegã como um dos alicerces do ANIM. Para tal, ainda no Afeganistão, a escola 

proporcionava aos seus alunos a oportunidade de expressar sua cultura em esferas nacionais e 

internacionais, uma vez que, dedicado à diplomacia intercultural, o instituto sempre buscou 

disseminar suas ideias através de gravações e apresentações (Afghanistan National Institute of 

Music, s.d.-d). Importante destacar ainda, que para além da promoção da riqueza cultural afegã, 

o instituto também utilizava desse espaço pela música para erguer sua voz para as denúncias de 

injustiças sociais e a reivindicação de direitos. Exemplos notáveis incluem as composições Ay 

Sarbaza Yara e Pa Meen De Watan, que expressam solidariedade ao povo afegão e apoiam a 

luta por direitos, além de Dawn, que celebra a reivindicação das mulheres por liberdade e 

igualdade (Afghanistan National Institute of Music, s.d.-c).  

Entretanto, por outro lado, é importante também sublinhar que a intervenção cultural e 

social promovida pelo ANIM nunca se apresentou, em qualquer circunstância, isenta de 

desafios. Embora o Talibã tenha sido destituído do poder antes da fundação da escola, ainda 

persistiram na comunidade indivíduos que compartilhavam a mesma mentalidade opressora do 

regime anterior. Como destacou o Dr. Sarmast em uma entrevista a Gould (2024), ainda em 

2010 as redes sociais do ANIM já se encontravam saturadas de críticas à criação do instituto, 

reflexo do período em que o Talibã exerceu o poder que formou, de acordo com o Dr. Sarmast, 

uma geração de afegãos com a convicção de que a música não tem espaço em suas vidas.  



 

5 

É importante apontar que essa resistência comunitária ocorreu simultaneamente ao 

enfrentamento, por parte da escola e seus integrantes, de ameaças diretas à sua segurança. Isso 

porque, depois que o ANIM ganhou reconhecimento internacional, incluindo uma turnê pelos 

Estados Unidos e a nomeação do Dr. Sarmast como membro honorário da Royal Philharmonic 

Society, o instituto tornou-se um dos alvos prioritários do Talibã. De modo a elucidar, em 

dezembro de 2014, aponta-se que, durante uma apresentação que explorava os impactos dos 

atentados suicidas na sociedade afegã, uma explosão abalou o local. O ataque, reivindicado 

pelo Talibã, resultou na morte de dois jornalistas e deixou o Dr. Sarmast gravemente ferido, 

ocasionando uma perda temporária de sua audição (Gould, 2024).  

O ataque de 2014, entretanto,  não se constitui como um evento isolado, mas sim como 

parte de uma sequência de ameaças que persistiram ao longo do tempo. Em 2015, agentes 

afegãos lograram impedir um atentado suicida destinado ao ANIM, e em 2017, outra célula 

com a intenção de ameaçar a vida do Dr. Sarmast foi desmantelada em Cabul. Em 2020, o 

governo do Afeganistão emitiu um alerta, destacando que o ANIM figurava no topo da lista de 

alvos do Talibã e, já no ano seguinte, quando o grupo sunita reassumiu o poder, as instalações 

do instituto foram invadidas. Nesse sentido, tornou-se evidente que essa perseguição incessante 

ao ANIM é, um reflexo da intolerância que o Talibã sempre demonstrou em relação à música e 

às artes, consideradas como expressões de deslealdade ao regime (Gould, 2024).  

 

1.2. O contexto humanitário no Afeganistão 

De acordo com o Relatório de Tendências Globais de 2024 (ACNUR, 2025), o Afeganistão 

ainda enfrenta uma das crises humanitárias mais duradouras do planeta, resultado de mais de 

quatro décadas de instabilidade. O ACNUR (2025) indica que, atualmente, aproximadamente 

5,8 milhões de afegãos vivem em condições de refúgio, o que representa uma diminuição de 

10% em comparação com 2023. Essa redução é, em grande parte, atribuída a retornos 

voluntários ou forçados que vem estado a ocorrer devido a práticas discriminatórias e às 

políticas de repatriação obrigatórias implementadas por nações vizinhas, como Irã e Paquistão. 

Entretanto, tais retornos não indicam que os problemas no Afeganistão estejam resolvidos; 

ao contrário, eles tendem a suscitar novas tensões em um país que ainda enfrenta uma crise, 

embora sob formas distintas daquelas observadas em anos de conflitos armados. Nesse sentido, 

de acordo com o ACNUR (2025), apesar de os combates ativos terem diminuído de forma 

significativa após a ascensão do Talibã ao poder, a crise humanitária persiste, agora exacerbada 



6 

 

por uma repressão política, cultural e social que sinaliza o reinício de um período que é 

caracterizado pelo aumento das restrições e pela violação de direitos fundamentais. 

Segundo Mathiesen e Vestenskov (2024), a tomada de Cabul pelo Talibã em 15 de agosto 

de 2021, seguida pela retirada das forças armadas dos Estados Unidos no final daquele mesmo 

mês, constituiu um marco decisivo na história do Afeganistão. A declaração do Emirado 

Islâmico do Afeganistão não apenas simbolizou o colapso do governo republicano, mas também 

a rápida e impactante ascensão de um grupo fundamentalista ao poder. De acordo com os 

autores, essa reestruturação governamental instaurou um modelo de governança caracterizado 

pela rigidez e pela repressão, cujas práticas estatais revelam-se frequentemente arbitrárias, 

como evidenciado por julgamentos sumários e decisões ad hoc.  

Segundo o relatório de 2024 da Missão de Assistência das Nações Unidas no Afeganistão 

(UNAMA, 2024), logo após a tomada de Cabul, o regime do talibã estabeleceu o Ministério 

para a Propagação da Virtude e Prevenção do Vício (MPVPV). Com a finalidade de garantir a 

observância de normas baseadas na interpretação islâmica da lei sob a ótica Talibã, o ministério 

rapidamente se firmou como um dos principais instrumentos de controle social e cultural do 

Emirado Islâmico. A despeito de, à época do relatório, não haver a publicação de uma legislação 

específica pelas autoridades, a UNAMA (2024) registrou que já estavam em vigor 

recomendações e práticas restritivas que impactavam diretamente a vida cotidiana dos afegãos.  

Assim, em uma repetição de ações similares às do governo de 1996 a 2001, o MPVPV 

estabeleceu uma série de limitações no Afeganistão que afetou, principalmente, a liberdade de 

expressão, as manifestações culturais e os direitos das mulheres. Entre as restrições impostas, 

conforme a UNAMA (2024), destacou-se a exigência de um guardião masculino (mahram) às 

mulheres em percursos, inicialmente, superiores a 78 km, mas que, posteriormente, se estendeu 

também a trajetos mais curtos e também uma diretriz oficial cerca da utilização do hijab. 

Mediante a divulgação em canais oficiais do regime e reforçada através de cartazes e banners, 

o Talibã estipulou a adoção da burka, um véu preto que oculta o rosto, ou, nas áreas rurais, 

lenços. Ressaltando que “a melhor maneira para uma mulher cumprir a regra do hijab é não sair 

de casa sem motivo” (UNAMA, 2024, p.8, tradução própria2), também determinou penalizações 

por descumprimento das regras que, em certas situações, incluíam sanções físicas.  

No que diz respeito aos espaços públicos, foi imposto um veto à presença feminina em 

parques, academias e banheiros comuns, enquanto negócios geridos por mulheres enfrentaram 

 
2 No original: “ . . . the first and best way for a woman to observe the hijab rule is to not leave her house 

without reason.” 



 

7 

dificuldades, como ordens de fechamento e restrições que obrigaram a substituição de 

funcionárias por homens. Para além, todos os salões de beleza foram fechados e, no setor da 

saúde, foram registradas restrições temporárias na distribuição de métodos contraceptivos. Em 

termos de educação, em dezembro de 2022, o Ministério do Ensino Superior suspendeu a 

participação das mulheres no ensino superior, e, logo após, o Ministério da Educação proibiu a 

educação de meninas acima da sexta série (UNAMA, 2024). 

Por sua vez, no cenário cultural, Achakzai (2024) ressalta que as restrições se tornaram 

mais severas, e as manifestações artísticas foram submetidas a níveis de coibição até então 

desconhecidos. De acordo com o autor, a realidade cultural no Afeganistão passou a refletir as 

rígidas limitações do país à liberdade de expressão, resultando, por exemplo, no encerramento 

do Instituto Nacional de Artes do Afeganistão e na restrição de diversas práticas artísticas, o 

que levou à saída de muitos artistas do país. Conforme Lins (2022), a repressão à música revelou 

uma interpretação estrita e politizada da religião, visto que apenas as taranas, que são canções 

religiosas, ecoam nas ruas, sendo utilizadas como ferramentas de propaganda do governo.  

Com a justificativa de que a música fomenta a corrupção moral e desvia os jovens do 

caminho considerado correto pelo Talibã (Hall, 2023; Ng, 2023), sublinha-se que, ainda em 

2021, houve tentativas de apresentar uma imagem mais flexível por parte do novo regime. 

Conforme reportado em uma matéria do The New York Times, um dos líderes do Talibã 

afirmou que o grupo estava dedicado à reconstrução do país, e refutou especulações acerca de 

represálias contra opositores ou da imposição de restrições rigorosas. Ademais, enfatizou que, 

embora a música fosse proibida em espaços públicos, esperava-se que as pessoas escolhessem 

se afastar das atividades musicais de forma voluntária, sem precisar de imposições (Aikins & 

Huylebroek, 2021).  

Entretanto, na prática, conforme relatado pela UNAMA (2024), o MPVPV começou a 

implementar restrições graduais relacionadas à música. Desde fevereiro de 2022, foram 

estabelecidas diretrizes que vedavam a reprodução musical em veículos, hotéis e salões de 

festas, além da proibição de poesias que apresentassem métrica musical e da exigência de que 

casamentos e outras festividades ocorressem sem a presença de música. Sob a justificativa de 

que tais medidas eram imprescindíveis para prevenir os “vícios” (UNAMA, 2024, p.14) da 

sociedade e para salvaguardar os princípios do Islã, as orientações no plano prático envolveram 

punições severas, incluindo prisões arbitrárias, maus-tratos e a destruição pública de 

instrumentos musicais.  

Segundo Butt (2024), foi somente em 21 de agosto de 2024 que Mullah Hibatullah 

Akhundzada, o líder supremo do Emirado Islâmico, sancionou a Lei da Propagação da Virtude 



8 

 

e Prevenção do Vício. Esta legislação, composta por 114 páginas, delineou as ações permitidas 

e proibidas aos cidadãos do país, além de estipular as responsabilidades, sanções e poderes 

atribuídos àqueles encarregados de assegurar a observância das normas. Em uma tradução 

preliminar do documento oficial disponibilizada por Butt (2024), é pertinente ressaltar, para os 

propósitos desta investigação, os artigos 20 e 22: enquanto o artigo 20 estabeleceu que é dever 

dos aplicadores da lei assegurar que motoristas e passageiros de automóveis, caminhões, 

motocicletas e outros meios de transporte similares se abstenham de tocar música, o artigo 22 

classificou como atos ilícitos a emissão da voz feminina e qualquer música que surja de 

encontros ou dentro das residências.  

A música, então, foi inserida em um contexto mais amplo de comportamentos que o 

MPVPV passou a regulamentar. Conforme exposto por Rahimi (2024), a institucionalização do 

mandato islâmico resultou na transformação do MPVPV em uma força policial propriamente 

dita, encarregada de implementar um código de conduta estrito. Conforme o autor, as lacunas 

presentes na norma permitem interpretações amplas, o que legitima ações como invasões 

domiciliares e punições, mesmo diante de divergências na jurisprudência. Como consequência, 

tal cenário evidencia que o líder do Talibã e seus aliados mais próximos detêm a autoridade 

exclusiva para decidir e definir o que implica ser muçulmano no Afeganistão, refletindo a 

consolidação de um regime altamente opressivo. 

 

1.3. A evacuação para Portugal 

Diante de um governo que busca delinear a sociedade por meio de normas religiosas e sociais 

inflexíveis, o período que se seguiu à ocupação de Cabul pelos Talibãs em 2021 foi 

caracterizado por incertezas. Segundo Lins (2022), no mesmo dia em que o grupo extremista 

retornou, os alunos do ANIM, que estavam na escola de música, retornaram às suas 

residências em condições de vulnerabilidade: adotaram as vestimentas aceitas pelo regime, 

esconderam seus instrumentos musicais e, durante dois meses, permaneceram inativos 

enquanto o Talibã consolidava seu controle sobre as instalações do instituto.  

Embora o Talibã, ainda em 2021, não tenha proferido uma declaração oficial acerca da 

música, o Dr. Sarmast estava convencido de que a postura permaneceria inalterada em relação 

ao primeiro regime. Nesse contexto, o diretor e fundador do ANIM iniciou a formulação de um 

plano de evacuação, cujo objetivo era retirar alunos e professores do Afeganistão, certificando, 

assim, a continuidade do ANIM em um local seguro fora das fronteiras do país. Portugal, por 

sua vez, foi o único Estado a responder de maneira favorável ao pedido de refúgio (Lins, 2022).  



 

9 

O aceite de Portugal em receber os músicos do ANIM, entretanto, não foi apenas uma 

decisão pontual, mas parte de um compromisso maior assumido pelo país no âmbito da política 

europeia de asilo e proteção internacional.3 Segundo o Relatório Estatístico do Asilo 2023 

(Oliveira, 2023), desde 2015, a União Europeia tem enfrentado uma crise humanitária 

caracterizada por um aumento sem precedentes de indivíduos deslocados que chegam ao 

continente em situações de vulnerabilidade. Assim, em resposta a essa realidade, foram 

implementados mecanismos adicionais de proteção internacional, o que fez com que, em 2021, 

Portugal, entre outros Estados-membros, atendesse ao apelo internacional do programa de 

admissão humanitária de afegãos em situação de vulnerabilidade.4  

Assim, no que diz respeito, especificamente, à resposta à crise afegã, de acordo com 

Oliveira (2023), quando o Talibã retomou o poder, os Estados Unidos emitiram uma declaração 

conjunta em 15 de agosto de 2021, com o respaldo de mais de 100 países. Tendo sido Portugal 

um desses países, deu prioridade de recepção a três grupos: (1) afegãos que prestaram 

assistência às forças militares portuguesas, (2) aqueles que trabalharam em organizações 

internacionais e (3) indivíduos em situações de vulnerabilidade, como ativistas de direitos 

humanos, atletas e músicos.   

De modo a reafirmar o compromisso português, a Resolução do Conselho de Ministros n.º 

166/20215 (2021), aprovou um plano de financiamento emergencial que garantisse o 

acolhimento de cerca de 800 afegãos até o final de 2021. Contudo, embora o Regulamento (UE) 

n.º 516/20146 (2014) tenha estabelecido o Fundo para o Asilo, a Migração e a Integração como 

o principal instrumento financeiro da União Europeia para apoiar os seus Estados-Membros no 

acolhimento de refugiados, seus recursos no Quadro Financeiro de 2014 a 2020 não eram 

adequados para atender à situação dos afegãos. Por conseguinte, surgiu a necessidade de 

 
3 Segundo Oliveira (2023), Portugal participa ativamente de uma série de mecanismos de proteção 

internacional. Esses esforços abrangem programas de realocação provenientes da Grécia e da Itália, 

a reinstalação de indivíduos oriundos da Turquia e do Egito, além do acolhimento de menores 

desacompanhados. Ainda, também é possível destacar acordos bilaterais com a Grécia, a recepção de 

grupos resgatados de embarcações humanitárias provenientes da Itália e de Malta, assim como o 

programa de admissão humanitária de cidadãos afegãos, que incluiu o acolhimento do ANIM.  
4 Além dessas chegadas organizadas, Portugal acolheu também solicitações espontâneas ou não 

programadas de proteção internacional por parte de afegãos (Oliveira, 2023).  
5 Publicação no Diário da República n.º 238/2021, Série I de 10/12/2021, páginas 12 – 13. Disponível 

em: https://diariodarepublica.pt/dr/detalhe/resolucao-conselho-ministros/166-2021-175659859. 
6 Publicação no Jornal Oficial da União Europeia, L 150/168, em 20/05/2014. Disponível em: https://eur-

lex.europa.eu/legal-content/PT/TXT/?uri=CELEX:32014R0516. 



10 

 

recorrer ao Quadro Financeiro Plurianual de 2021 a 2027, conforme estipulado pelo 

Regulamento (UE) 2021/11477 (2021).  

Contudo, ainda de acordo com a Resolução do Conselho de Ministros n.º 166/2021 (2021), 

dado que os fundos da União Europeia estariam disponíveis apenas a partir de 2022, o Conselho 

de Ministros de Portugal autorizou a utilização do saldo das receitas próprias do Serviço de 

Estrangeiros e Fronteiras para cobrir os custos do acolhimento emergencial. O montante foi 

destinado ao Alto Comissariado para as Migrações, responsável por assistir os refugiados 

afegãos e, posteriormente, reembolsar os montantes ao Serviço de Estrangeiros e Fronteiras, ou 

à entidade que o sucedesse, assim que os fundos da União Europeia estivessem disponíveis.  

Assim, com um auxílio que não se concretizou por meio de ações de exfiltração no território 

afegão, mas pela facilitação da viagem, mediante autorizações e suporte logístico necessários 

(Santos Silva, 2021), Portugal, entre agosto de 2021 e o final de 2022, recebeu 908 afegãos, 

representando 113,5% do compromisso original (Oliveira, 2023). Cabe dizer, entretanto, que o 

modo como Portugal respondeu à crise humanitária afegã foi atípico, pois a acolhida pelo 

programa de admissão humanitária ocorreu em contexto de emergência. Ao contrário dos fluxos 

regulados, nos quais as entrevistas de seleção são realizadas em países de trânsito, a situação 

no Afeganistão, entre outras, exigiu ajustes nesses procedimentos (Oliveira, 2023).  

Logo, a resposta portuguesa destacou-se por ações emergenciais que priorizaram a 

evacuação, seguidas de acolhimento, assistência e incentivo às primeiras iniciativas de 

integração. Os afegãos foram inicialmente recebidos em centros de acolhimento em Lisboa, 

onde posteriormente foram realizadas as entrevistas de caracterização e adequação da admissão 

às respostas locais disponíveis. Municípios e organizações da sociedade civil em todo o 

território português foram encarregados de identificar e disponibilizar moradias em um 

processo de descentralização que priorizou o acolhimento em áreas de média e baixa densidade 

populacional (Oliveira, 2023).  

No que concerne à trajetória dos membros do ANIM até Portugal, em um primeiro 

momento, destaca-se que foi criado, por intermédio do músico Yo-Yo Ma, um canal de 

comunicação entre o ANIM e o governo do Qatar, que se prontificou a realizar o transporte dos 

membros do instituto de Cabul para Doha. Atuando como intermediário entre os governos dos 

Estados Unidos e do Talibã, o Qatar consolidou-se como espaço de transição do ANIM entre o 

Afeganistão e Portugal (Voice of America, 2022).  

 
7 Publicação no Jornal Oficial da União Europeia, L 251/1, em 15/07/2021. Disponível em: https://eur-

lex.europa.eu/legal-content/PT/TXT/?uri=CELEX:32021R1147 



 

11 

Diante das delicadas relações entre as partes envolvidas, porém, a evacuação total do 

instituto durou aproximadamente quatro meses. Isso porque o Talibã permitiu a saída do país 

apenas para aqueles que possuíam passaportes válidos, tornando o processo mais lento do que 

o esperado. Assim, foi somente em novembro de 2021 que os 273 integrantes do ANIM estavam 

reunidos em Doha, onde permaneceram por um mês antes de desembarcarem em Lisboa, em 

13 de dezembro de 2021. Em 14 de fevereiro de 2022, por sua vez, reabriram as portas do 

instituto, oficializando assim sua reinstalação em Portugal (Voice of America, 2022). 

Entretanto, ainda cabe destacar que, durante nove meses, os integrantes do ANIM estiveram 

alojados em um antigo hospital militar em Lisboa, onde aguardaram decisões sobre seus 

futuros. Posteriormente, foram realocados: um grupo, que incluía os estudantes mais novos, foi 

encaminhado para Braga, enquanto outro grupo foi recebido em Guimarães pelo programa 

Guimarães Acolhe, com suporte da Fundação Calouste Gulbenkian. Em Guimarães, foi 

oferecida uma casa reformada para acomodá-los, enquanto em Braga o governo disponibilizou 

moradias, juntamente com um espaço para abrir sua sede (Fundação Calouste Gulbenkian, 

2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

13 

CAPÍTULO 2 

Revisão da Literatura 
 

O presente capítulo realiza uma revisão de literatura sobre a conexão entre a música e a 

migração para compreender os diferentes modos pelos quais a prática musical influencia a vida 

de pessoas em contextos de deslocamento forçado. Estruturado em quatro seções que se 

complementam, o capítulo investiga abordagens teóricas e empíricas que dialogam com o tema. 

A primeira seção explora a música como ferramenta de preservação e transformação 

cultural, evidenciando sua importância na manutenção de tradições e na ressignificação de 

identidades em conjunturas de migração. Seguidamente, discute-se de que maneira a música 

pode favorecer o processo de integração sociocultural, promovendo intercâmbios culturais, 

incentivando a participação comunitária e alterando percepções tanto dos refugiados quanto das 

comunidades que os acolhem. A terceira seção aborda a dimensão emocional, enfatizando os 

benefícios da prática musical para o bem-estar, tanto no nível individual quanto coletivo. Por 

fim, na quarta seção, discute-se a música como um canal de expressão e resistência, 

investigando como artistas migrantes a utilizam para denunciar injustiças e incitar reflexões 

sobre questões políticas e sociais.  

 

2.1. Preservação e dinamicidade cultural   

Bohlman (2011) argumenta que, conforme a perspectiva dos etnomusicólogos, a música se 

configura como um dos elementos mais resilientes das culturas migrantes. Atuando como um 

símbolo identitário ao longo do processo de deslocamento, a prática musical contribui para a 

preservação de tradições e manutenção de laços sociais, sendo caracterizada como uma "cola 

cultural" (Bohlman, 2011, p. 155, tradução própria8) que fomenta a coesão e a continuidade 

cultural dessas comunidades. Segundo o autor, em contextos migratórios, a música emerge 

como um dos últimos âmbitos no qual a língua e as tradições ainda conseguem se manter ativas, 

o que contribui para a preservação de uma identidade comum. Como consequência, os 

migrantes tendem a carregar consigo suas expressões musicais, que funcionam como uma 

forma de resistência cultural e, simultaneamente, fortalecem o sentimento de pertencimento 

durante o exílio. 

 
8 No original: “cultural glue”.  



14 

 

Contudo, Bohlman (2011) adverte que vincular a música exclusivamente à preservação da 

identidade e à adaptação pode representar uma perspectiva restrita. O autor opõe os “A’s” – 

“autenticidade, autonomia, acomodação, adaptação, aculturação, assimilação” (Bohlman, 2011, 

pp. 156-157, tradução própria9) – a uma perspectiva focada nos “D’s” –  “diáspora, disjunção, 

deslocamento, despossessão” (Bohlman, 2011, pp. 157, tradução própria10) –, que se revela 

mais apropriada para compreender as lacunas, a instabilidade e a resiliência das vivências 

migratórias. Isso porque, segundo o autor, as práticas musicais ao interagirem com novos 

contextos, mesmo que preservem elementos da cultura de origem, passam também por 

transformações, o que faz com que se torne elemento identitário em constante modificação. 

Islam e Leshkova (2019) corroboram essa perspectiva com uma pesquisa acerca da tradição 

musical popular da comunidade turca iúrques na Macedônia do Norte. De acordo com os 

autores, a música opera como um marcador de identidade, funcionando como um registro 

histórico e, ao mesmo tempo, como uma forma de expressão criativa que atravessa gerações e 

reforça os valores da comunidade. Trata-se de um conjunto de saberes que são acumulados ao 

longo do tempo, simbolizando a experiência coletiva e refletindo os movimentos culturais 

vivenciados pelo grupo. Logo, conforme os pesquisadores, as tradições musicais não apenas 

resistem às mudanças, mas, simultaneamente, se ajustam às novas circunstâncias, o que permite 

a preservação de suas essências enquanto se renovam. 

Outrossim, Sengupta (2023), em seu estudo sobre a comunidade Hindustani na Holanda, 

esclarece como a música constrói um vínculo entre os migrantes e suas raízes indianas, 

fortalecendo a identidade coletiva e transmitindo tradições entre gerações. Para o autor, os 

estilos musicais manifestam a herança cultural e funcionam como instrumentos de equilíbrio 

entre a integração na sociedade receptora e a salvaguarda da identidade étnica. Como resultado, 

conforme Sengupta (2023), formam-se espaços culturais em torno da música que favorecem a 

preservação e a adaptação de práticas e valores tradicionais, permitindo que as comunidades 

reinterpretem sua própria história de maneira independente e crítica.     

De modo semelhante, Parzer e Mijić (2023) sustentam que as práticas artísticas contribuem 

para a preservação e a adaptação da identidade cultural. Para os autores, a música não só 

intensifica os vínculos com a cultura de origem, mas também possibilita que os próprios 

migrantes redefinam suas identidades em face às políticas de assimilação. A adesão aos 

chamados estilos musicais híbridos, evidencia, segundo Parzer e Mijić (2023), que a cultura 

 
9 No original: “Authenticity, autonomous, accommodation, adaptation, acculturation, assimilation”.  
10 No original: “Diaspora, disjuncture, displacement, dispossessed”.  



 

15 

não é rígida, mas um espaço dinâmico no qual as influências conseguem se mesclar, o que 

permite a contestação das classificações étnicas tradicionais e, ao mesmo tempo, atuar como 

meio de inovação e resistência.   

Para Stokes (1994)," . . . a apresentação musical, bem como os atos de ouvir, dançar, 

argumentar, discutir, pensar e escrever sobre música, fornecem os meios pelos quais as etnias 

e identidades são construídas e mobilizadas" (Stokes, 1994, p. 5, tradução própria11). Logo, a 

música, segundo o autor, configura-se como um espaço dinâmico no qual fronteiras culturais e 

sociais são criadas e negociadas. Nesse processo, a etnicidade e a identidade não são 

compreendidas como essências sociais fixas, mas como construções coletivas em constante 

transformação. Como consequência, a autenticidade musical não é uma característica imutável, 

mas o resultado de construções sociais, políticas e culturais dos ambientes onde a música é 

produzida e vivenciada.  

De forma convergente, Connell e Gibson (2004) também destacam a mobilidade da música, 

permitindo a reprodução de práticas culturais tradicionais e, paralelamente, a reinterpretação e 

o desenvolvimento de novas expressões. De modo a questionar concepções rígidas sobre 

autenticidade, os autores introduzem o conceito de "música do mundo" (Connell & Gibson, 

2004, p.344, tradução própria12) para caracterizar as constantes alterações das identidades 

culturais em contextos migratórios.   

Solomon (2015), por sua vez, defende que a música facilita o compartilhamento de 

vivências e memórias associadas às sociedades de origem. Por ser capaz de evocar emoções e 

criar um sentimento de pertencimento, essa prática transcende o mero saudosismo, 

configurando-se também como uma forma de reafirmação identitária em novos contextos por 

meio de uma "comunidade afetiva" (Solomon, 2015, p. 206, tradução própria 13). Sustentado 

por laços emocionais e expressões culturais, cria-se um espaço que permite aos migrantes 

reproduzirem aspectos tradicionais de suas culturas ao mesmo tempo que interagem 

socialmente, o que possibilita a adaptação e a recriação desses elementos. 

 Na mesma linha, Baily e Collyer (2006) observam que a música atua tanto como recurso 

de lembrança quanto como ferramenta para a construção de novos caminhos e perspectivas 

identitárias. Os autores elucidam que os imigrantes, ao associarem suas tradições às novas 

influências, produzem estilos musicais híbridos que refletem suas experiências e identidades 

 
11 No original: “(...) musical performance, as well as the acts of listening, dancing, arguing, discussing, 

thinking and writing about music, provide the means by which ethnicities and identities are 

constructed and mobilized.” 
12 No original: "world music".  
13 No original: "affective community".  



16 

 

em transformação. Nesse prisma, por sua vez, é imprescindível destacar que, conforme 

Schramm (1989), essa hibridização musical não enfraquece as identidades, mas, ao contrário, 

pode vir a fortalecer os vínculos entre comunidades que estão em movimento. Isso pode ser 

explicado, segundo a autora, pelo fato de as expressões musicais não só preservarem elementos 

culturais, mas também refletirem a resiliência dos refugiados, que abrem espaço para 

adaptações em suas tradições ao interagirem com novos ambientes. Portanto, para Schramm 

(1989), o hibridismo não é prejudicial a autenticidade cultural, mas sim o que evidencia a 

capacidade de transformação das culturas migrantes. 

 

2.2. Integração sociocultural 

A ACNUR (2013) discute a dificuldade de estabelecer uma definição universal para o conceito 

de integração de refugiados, considerando especialmente a falta de consenso entre países 

desenvolvidos e em desenvolvimento. Apesar disso, é possível afirmar que, costumeiramente, 

a integração é descrita como um processo dinâmico e de mão dupla, que abrange tanto os 

indivíduos que chegam quanto a comunidade que os acolhe. Ademais, pode ser caracterizada 

por meio de três dimensões interconectadas: legal, econômica e sociocultural. 

Do ponto de vista legal, é fundamental que os refugiados tenham acesso a direitos 

equivalentes aos dos cidadãos do país de acolhimento, incluindo acesso à educação e inserção 

no mercado de trabalho. Na esfera econômica, a integração está vinculada à capacidade de 

autossustento dos deslocados e à sua contribuição para a economia local, enquanto que no plano 

social e cultural abrange o processo de adaptação dos refugiados e sua aceitação pela sociedade, 

com vista à promoção de uma convivência harmoniosa e livre de preconceitos (ACNUR, 2013). 

Pires (2003) explica que a integração social diz respeito ao modo como indivíduos 

começam a se envolver em novas dinâmicas de interação. Quando se observa o fenômeno da 

migração, ocorre um encontro entre pessoas com vivências diferentes: de um lado, os 

imigrantes que aportam com suas próprias referências culturais; do outro, a sociedade que os 

acolhe, dotada de normas e estruturas preexistentes. De acordo com o autor, desse modo, a 

integração é o resultado de um equilíbrio entre adaptação e mudança, em que os migrantes não 

apenas se adaptam às normas locais, mas também colaboram para alterá-las.  

A OIM (2019) esclarece que os conceitos de integração, inclusão social e coesão social 

são interdependentes. A integração, em um primeiro plano, configura-se como um processo de 

adaptação recíproca e bidirecional entre os migrantes e a comunidade de acolhimento, no qual 

os migrantes começam a engajar-se nas dimensões sociais, econômicas, culturais e políticas da 



 

17 

sociedade que os acolhe. Este processo, conforme delineado pela OIM (2019), demanda a 

distribuição de responsabilidades, estando intimamente associado à inclusão social, que busca 

desmantelar barreiras sociais e econômicas, garantindo que grupos historicamente 

marginalizados tenham a oportunidade de participar ativamente da sociedade. Dessa forma, 

quando a integração e a inclusão são efetivamente alcançadas, ocorre a promoção da coesão 

social, que fomenta a solidariedade, a tolerância e um sentido comum de pertencimento. 

Reafirmando essa perspectiva, Costa (2015) elucida que a política de integração dos 

imigrantes visa “promover a coesão social, criando condições para que eles possam beneficiar-

se de condições sociais, econômicas e culturais semelhantes ou aproximadas às dos nacionais” 

(Costa, 2015, p.56). Conforme o autor, esse processo busca reforçar o sentimento de 

pertencimento à sociedade receptora, incentivando a convivência, o fortalecimento de laços 

sociais e a troca de valores e tradições entre todos os que habitam a mesma comunidade. Dessa 

forma, considerando a particularidade das ações adotadas, bem como seus propósitos e 

resultados previstos, é possível identificar dois modelos de integração: assimilação e etnização.  

Em um primeiro momento, Pires (2003) explica que a assimilação caracteriza-se pela 

incorporação dos imigrantes à cultura predominante da sociedade que os acolhe, por meio da 

aceitação da língua, das crenças e dos comportamentos do novo ambiente. Esse movimento é 

percebido como uma busca por homogeneidade cultural que ocorre gradativamente e que reduz 

as diferenças culturais entre os imigrantes e a população local. Entretanto, se, por um lado, a 

assimilação representa um modelo de adaptação unilateral, por outro, o multiculturalismo 

propõe uma abordagem que não exige que os imigrantes abandonem suas identidades culturais 

(OIM, 2019). É nesse contexto que se insere a etnização, compreendida como o processo pelo 

qual os deslocados se reconhecem e se organizam em grupos étnicos para preservar suas 

particularidades culturais. A etnização não implica, obrigatoriamente, em segregação, mas sim 

em uma reafirmação cultural diante de circunstâncias nas quais a identidade é continuamente 

renegociada nas novas interações sociais (Pires, 2003).  

Dessa forma, torna-se evidente que o processo de integração é um esforço conjunto: os 

refugiados devem se adaptar à sociedade que os acolhe, sem renunciar às suas raízes culturais, 

ao passo que as comunidades anfitriãs devem se mostrar receptivas à sua acolhida e à sua 

inserção na estrutura social (ACNUR, 2005). No entanto, como aponta Costa (2015), é essencial 

o cuidado para que essa dinâmica não se limite ao reconhecimento passivo das diferenças, uma 

vez que a implementação do multiculturalismo pode resultar na "essencialização das culturas 

minoritárias" (Costa, 2015, p.57). Conforme o autor, essa circunstância sugere que uma 

supervalorização das práticas culturais de grupos minoritários pode originar em uma rigidez e 



18 

 

imutabilidade de suas identidades, o que culmina na fragmentação do espaço social em 

comunidades isoladas e desconectadas. Nessas circunstâncias, de acordo com Costa (2015), as 

culturas desses autores sociais são reconhecidas apenas de forma simbólica, sem que se 

promovam interações significativas ou uma participação equitativa na sociedade receptora, 

resultando em uma integração superficial sem uma verdadeira inclusão.  

Tamim Nashed (ECRE, 2017), responsável pela política de inclusão de refugiados no 

Conselho Europeu para Refugiados e Exilados, reforça essa visão ao enfatizar a necessidade de 

uma reavaliação dos padrões das políticas de integração vigentes. Embora o termo integração 

seja amplamente utilizado, críticas recentes evidenciam suas restrições, uma vez que o modelo 

atual tende a perpetuar estigmas ao retratar os refugiados como “intrusos indesejados ou vítimas 

passivas que precisam de orientação e ajuda” (ECRE, 2017, tradução própria14).    

Conforme Nashed (ECRE, 2017), diversas políticas de integração adotam modelos 

predefinidos que restringem a formação de identidades autênticas pelos refugiados. Isso porque, 

consoante Nashed (ECRE, 2017), muitas dessas diretrizes perpetuam estruturas simbólicas e 

práticas de segregação, o que, consequentemente, enfatiza a urgência de iniciativas que 

valorizem as vozes dos próprios refugiados. Logo, para Nashed (ECRE, 2017), incluir 

socialmente não se restringe a oferecer apoio, mas também requer uma abordagem inclusiva, 

que reconhece os refugiados como sujeitos ativos, dotados de conhecimentos, aspirações 

próprias e capazes a contribuir para as comunidades receptoras.   

Na mesma perspectiva, Vacchiano (2018) ressalta a disparidade entre o discurso das 

instituições e a realidade enfrentada pelos refugiados em Portugal. Frequentemente vistos como 

seres isolados e sem vínculos com o coletivo, os migrantes, por vezes, encontram-se inseridos 

em políticas que abordam a integração como um ideal abstrato. Em resposta a isso, o 

antropólogo sugere uma reavaliação crítica das práticas de acolhimento, visando transcender a 

lógica assistencial e progredir em direção a uma cidadania verdadeiramente inclusiva.   

Santinho (2013) destaca que os refugiados frequentemente enfrentam significativos 

desafios quando na busca por autonomia, principalmente devido ao fato de que suas vozes, em 

muitas ocasiões, são silenciadas e seus direitos sociais e políticos não recebem o devido 

reconhecimento. De acordo com a investigadora, é comum que os refugiados sejam relegados 

à margem por meio de processos burocráticos, tornando-se dependentes de instituições 

assistenciais e sendo percebidos como sujeitos passivo. Santinho (2013) propõe, portanto, que, 

para que tais indivíduos possam efetivamente alcançar sua emancipação, é essencial o 

 
14 No original: “unwelcome intruders or passive victims in need of guidance and help”. 



 

19 

desenvolvimento de políticas e práticas que reconheçam suas vivências, estimulem sua inserção 

na esfera pública e solidifiquem seus laços com a comunidade que os abriga, garantindo 

condições dignas para o pleno exercício de seus direitos enquanto cidadãos. 

Costa (2015) propõe, então, o interculturalismo como uma alternativa às 

abordagens convencionais. Ao contrário do multiculturalismo, que, em determinadas ocasiões, 

impõe barreiras culturais estritas, o interculturalismo destaca a importância do diálogo e da 

construção de vínculos entre diversas culturas. Consoante o autor, esse modelo visa estabelecer 

espaços de convivência mútua, nos quais o Estado, a comunidade local e os migrantes 

colaboram para edificar uma sociedade mais coesa e inclusiva, transcendendo a simples 

tolerância superficial e incentivando a participação efetiva de todos os atores sociais. 

Nesse contexto, as diferentes práticas artísticas emergem na literatura como instrumentos 

capazes de materializar os fundamentos do interculturalismo. A música, ao abranger e interligar 

diferentes extensões do processo de integração, desde a promoção do diálogo intercultural até 

a afirmação da agência e do reconhecimento social dos refugiados, apresenta-se como um 

espaço fundamental para o encontro e o reconhecimento mútuo, sendo fundamental para 

abordar a integração sob uma perspectiva intercultural.   

Dessa forma, em um primeiro plano, destaca-se que, conforme o ACNUR (2013), a 

inclusão social pode ser reconhecida por meio da participação em atividades comunitárias, 

como eventos educacionais e esportivos. Outrossim, Ager e Strang (2008) apresentam que, ao 

trabalharem em iniciativas coletivas, os refugiados e a comunidade receptora constituem redes 

sociais, o que enfraquece as disparidades culturais. Nesse cenário, Pereira et al. (2021) 

ressaltam que a arte oferece um ambiente propício para essa interação, uma vez que estimula o 

diálogo intercultural, a expressão individual e a convivência social. 

Em consonância, Wagińska-Marzec (2017) evidencia que a cultura, especialmente a 

música, desempenhou um papel fundamental na integração de refugiados na Alemanha. Em 

iniciativas musicais direcionadas a indivíduos oriundos do Irão, Afeganistão e Gana, a autora 

notou a formação de espaços de envolvimento ativo e de pertencimento comunitário, uma vez 

que “os objetivos que foram estabelecidos foram, acima de tudo, fazer concertos não apenas 

‘para’ refugiados, mas também ‘com’ eles.” (Wagińska-Marzec, 2017, p. 206, tradução 

própria15). Dessa forma, conforme Wagińska-Marzec (2017), tornou-se evidente que iniciativas 

musicais, ao proporcionar experiências coletivas, revelaram que a prática conjunta da música 

 
15 No original: “The goals that were established were most of all concerts not just “for” refugees but also 

“with” them.”.  



20 

 

gerou um ambiente favorável à troca de narrativas, à partilha de referências culturais e, 

simultaneamente, ao aprendizado da língua alemã por meio de canções populares. Assim, a 

música se configurou como uma linguagem comum que fomentou o aprendizado mútuo e a 

interculturalidade. 

 Na mesma perspectiva, Crawford (2016) explorou a influência da música na inclusão 

social de alunos refugiados em uma instituição educacional na Austrália. De acordo com o 

autor, as aulas e apresentações musicais em grupo serviram como espaços comunitários, onde 

os jovens se sentiram acolhidos e valorizados, promovendo, assim, a formação de laços 

afetivos. Nesse cenário, conforme Crawford (2016), a música emergiu como uma ponte 

cultural, facilitando tanto a partilha de identidades de origem quanto a adaptação a novas 

culturas. Como consequência, os alunos solidificaram o laço de pertencimento à instituição e à 

comunidade, enquanto cultivavam a autoconfiança essencial para se engajar de maneira ativa 

no grupo. 

Em uma perspectiva mais abrangente sobre migrações, Kasinitz e Martiniello (2019) 

trazem que a música é capaz de criar um espaço social no qual os migrantes compartilham 

experiências de deslocamento, negociam múltiplas identidades culturais e redefinem fronteiras 

simbólicas. Em conformidade com os autores, as atividades musicais ampliam o panorama 

cultural, mas também atuam como instrumentos de mobilização social e política, provocando 

uma reflexão acerca da identidade em sociedades que se encontram em incessantes 

transformações durante tempos de crises migratórias.Seguindo essa perspectiva, Marsh (2016) 

destaca a importância da música na socialização e na construção de comunidades em situações 

de migração forçada. Segundo a autora, os jovens refugiados têm a capacidade de reconfigurar 

suas narrativas pessoais através da participação engajada em atividades musicais, sendo 

capacitados para modificar as vivências de deslocamento em narrativas de criatividade, 

identidade e resiliência.  

De maneira complementar, Millar e Warwick (2018), em um estudo com jovens refugiados 

yazidis em um campo na Grécia, revelam que a prática musical cultivou um senso de autonomia 

que permitiu que esses indivíduos se vissem como protagonistas de suas próprias histórias. 

Conforme a pesquisa, a música participou como um suporte de enfrentamento a vulnerabilidade 

inerente à experiência de refúgio e, simultaneamente, favoreceu interações sociais significativas 

e desenvolveu um sentimento de pertencimento. Destacou-se que esse processo solidificou 

laços afetivos entre os participantes e a comunidade, promovendo união e avanço coletivo 

dentro do campo. 



 

21 

Esse efeito coletivo percebido por Millar e Warwick (2018) se conecta com a visão mais 

abrangente de Ruud (2010) que argumenta que a música evoca uma sensação de "lar" (Ruud, 

2010, p. 48, tradução própria16), unindo as pessoas. Consoante Ruud (2010), o engajamento em 

atividades musicais permite que os indivíduos se sintam valorizados socialmente, o que não 

apenas fortalece sua autoconfiança, mas também enriquece a cultura de suas origens. Para o 

autor, ser reconhecido como alguém que traz contribuições culturais instiga um sentimento de 

propósito e esperança nas diversas jornadas da vida de um indivíduo.  

Dentro dessa lógica, Pereira et al. (2021), em um mapeamento de 82 entidades (nem todas 

com foco principal em imigrantes) que operam no cruzamento entre arte e integração, indicaram 

que a educação artística traz beneficícios não apenas no desenvolvimento holístico do ser 

humano, mas também na promoção da coesão social. De acordo com os autores, a arte articula 

elementos identitários, emocionais, estéticos, políticos e culturais, o que favorece a promoção 

da reflexão crítica, do empoderamento e da superação de barreiras culturais e de 

prejulgamentos. Segundo os mesmos, para aqueles que participam dessas atividades, há o 

reforço do sentimento de pertencimento, a valorização da diversidade e o incentivo à 

autoconfiança, aspectos centrais de uma cidadania ativa que abre caminhos para a integração.  

Nesse sentido, Marinucci (2017) argumenta que a arte funciona como uma ferramenta de 

emancipação e engajamento político para refugiados e migrantes, particularmente em contextos 

nos quais essas pessoas não possuem reconhecimento legal ou acesso à cidadania formal. O 

autor afirma que é pela manifestação artística que os imigrantes validam suas identidades e, 

ainda, contestam informações pré-concebidas, operando a arte como um campo simbólico e 

prático de atuação. Como esclarece Marinucci (2017), quando as expressões artísticas 

migrantes são expostas no espaço público, como em muros e praças, elas adquirem visibilidade 

e incentivam o diálogo entre culturas, transformando-se em instrumentos importantes para a 

inclusão. Evidenciando aquilo que é invisibilizado, aqui, a arte se configura como um meio de 

resistência cultural, reforço da autoconfiança e elaboração de narrativas próprias que desafiam 

estigmas.  

Semelhantemente, Santinho (2022) destaca a eficácia da arte participativa na promoção da 

inclusão social. A autora traz a ideia que essas atividades possibilitam a constituição de 

conexões emocionais e mais humanizadas com questões sociais, o que, consequentemente, 

permite que os migrantes sejam reconhecidos como sujeitos culturais e não como “. . . meros 

“casos sociais” que têm que ser “resolvidos” a custo pelas entidades oficiais formalmente 

 
16 No original: “home”. 



22 

 

responsáveis por eles.” (Santinho, 2022, p.162) Conforme a investigadora, além de fomentar 

um senso de pertencimento, a arte comunitária preenche lacunas deixadas por instituições ao 

proporcionar ambientes acolhedores, facilitando o aprendizado de línguas, a interação em 

diversos contextos e a construção de uma cidadania sociocultural fundamentada no pensamento 

crítico e na participação ativa. 

Ferro et al. (2016) afirmam que, além de serem manifestações culturais, as artes funcionam 

como instrumentos de troca de percepções, promovendo a superação de preconceitos e, 

simultaneamente, incentivando a interação entre indivíduos diversos, o que fortalece a sensação 

de pertencimento. Isso porque, como Marinucci (2017) explica, a integração é um processo 

político relacional, o que faz com que o aceite da comunidade local às manifestações artísticas 

dos imigrantes afete diretamente a visão coletiva das experiências migratórias. Assim sendo, de 

acordo com o autor, são os espaços público ocupados pela arte que auxiliam na transformação 

das percepções sociais, ao passo que possibilita o reconhecimento de direitos e favorece a 

criação de uma sociedade mais plural e democrática. Logo, consoante Marinucci (2017), a 

cidadania pode ser praticada e reivindicada por meio de atividades culturais, principalmente 

para aqueles que não possuem um reconhecimento jurídico formal.  

Nesse contexto, Damery e Mescoli (2020) enfatizam como a prática artística pode oferecer 

aos migrantes, incluindo aqueles que se encontram sem documentos, uma via de expressão, 

reconhecimento social e participação ativa na vida comunitária. A pesquisa realizada na Bélgica 

revela que, mesmo diante das rigorosas normas de imigração, o espaço urbano se transforma 

em um palco de resistência, onde “... os migrantes, que são invisibilizados pela recusa de suas 

reivindicações de regularização e pela negação de sua existência em território belga, tornam-se 

visíveis por meio de ações concretas.” (Damery & Mescoli, 2019, p.17, tradução própria17). 

Conforme os autores elucidam, ao se integrarem em redes artísticas e culturais, os imigrantes 

exercitam sua autonomia, reivindicam inclusão e comprovam que a cidadania também pode ser 

arquitetada através da cultura. 

 

2.3. Bem-estar emocional 

Feen-Calligan et al. (2020) exploraram um programa de arteterapia destinado a quinze crianças 

sírias refugiadas nos Estados Unidos, com a intenção de facilitar a adaptação a novas realidades 

e atenuar os sinais de trauma. De acordo com os investigadores, as dinâmicas em grupo, como 

 
17 No original: “(...) migrants who are made invisible by the rejection of their demands for regularization 

and the denial of their existence on Belgian soil, become visible through concrete actions.” 



 

23 

colagens, pinturas e narrativas com fantoches, incentivaram o compartilhamento de 

experiências desafiadoras sem a necessidade de expressarem suas emoções diretamente em 

palavras. Como resultado, foi criado um ambiente seguro e acolhedor, essencial para a 

expressão emocional e o fortalecimento das conexões interpessoais. A regularidade das sessões, 

combinada com o suporte mútuo do grupo, ajudou a reduzir a ansiedade e a reforçar a identidade 

individual e o senso de pertencimento, elementos cruciais para o bem-estar em contextos de 

deslocamento forçado. 

De maneira análoga, Kim et al. (2023) exploraram um programa de arteterapia destinado a 

refugiados koryo-saram. A pesquisa revelou uma diminuição nos sintomas de ansiedade e 

estresse, ressaltando a arte como um instrumento eficaz para proporcionar alívio emocional 

imediato. Sendo um método não verbal, os autores enfatizam sua importância para aqueles que 

carregam traumas profundos, nos quais tanto o corpo quanto a mente estão igualmente 

impactados. Bunt (2012) acentua essa visão ao ressaltar que a musicoterapia, através da 

criatividade e da autoexpressão, permite que os indivíduos reflitam sobre suas emoções e 

estabeleçam conexões com seus próprios sentimentos.  

Em uma abordagem similar, Gilboa et al. (2009) analisaram o projeto Let’s Talk Music, 

que organizou encontros semanais entre imigrantes e israelenses locais, sob a orientação de 

uma musicoterapeuta. Quando perguntados sobre o programa, os jovens refugiados relataram 

avanços em seu bem-estar emocional, identificando a música como um espaço seguro para 

expressão emocional e cultural. Conforme os autores, além de contribuir para a redução da 

solidão e do isolamento, a iniciativa musical proporcionou a acolhida, a valorização da 

diversidade e o fortalecimento das raízes culturais, incentivando o desejo de preservá-las e 

transmiti-las. 

De maneira análoga, Lenette et al. (2015), ao investigarem o programa musical The 

Scattered People com solicitantes de asilo e refugiados, enfatizam que a música proporciona 

caminhos alternativos de expressão emocional quando as palavras se tornam insuficientes. Ao 

compartilharem suas vivências por meio da música, os participantes conectam-se com seus 

próprios sentimentos, estabelecem laços com outros que vivenciaram experiências semelhantes 

e enriquecem o ambiente cultural com mais empatia.    

Nesse mesmo contexto, Millar e Warwick (2018) destacaram a música como uma 

ferramenta de autocuidado emocional para os jovens yazidis em um campo de refugiados na 

Grécia. Ao se expressarem pelo canto e por instrumentos, os refugiados acessaram sentimentos 

e experiências próprias que não conseguiam descrever verbalmente, promovendo uma 

transformação na forma como se viam. Como consequência, e, ainda, dialogando com o 



24 

 

processo de integração, a prática musical ampliou a percepção que tinham de suas identidades, 

indo além da condição de refugiados e fortalecendo sua identidade cultural como yazidis. 

Crawford (2016) amplia essa perspectiva ao indicar que a educação musical pode operar 

como um dinamizador para o fortalecimento da autoconfiança entre refugiados. Isso porque, de 

acordo com a autora, é particularmente em ambientes acolhedores, como as salas de aula, onde 

os refugiados se sentem mais à vontade para compartilhar suas ideias e participar de forma ativa 

no processo educativo, o que, consequentemente, alivia tensões que possam existir e estimula 

o desenvolvimento de relacionamentos entre os presentes. Para Crawford (2016), as 

apresentações musicais públicas constituem marcos importantes da educação musical, uma vez 

que elevam a autoestima dos alunos e solidificam seu senso de pertencimento à comunidade.   

Adicionando a essa visão, Marsh (2012), por fim, defende que a música atua como uma 

espécie de lembrança que mantém vivas as conexões com raízes e laços afetivos que foram 

rompidos pela migração. A prática de ouvir ou interpretar canções do país de origem se 

configura como um ritual que oferece conforto e um senso de pertencimento, conferindo aos 

jovens migrantes uma sensação de continuidade e estabilidade em períodos de incerteza e 

ajudando a lidar com a dor da perda e da saudade. O conceito de “memória multimodal e 

cumulativa” (Marsh, 2016, p. 6718) sugere que as recordações dos migrantes se expressam por 

meio de diversas linguagens artísticas e se transformam à medida que novas vivências se 

acumulam, fazendo da música um meio de conservação do passado e um registro dinâmico das 

experiências migratórias.  

 

2.4. Voz e advocacia 

Segundo Barbosa Junior e Correa (2023), a música tem se revelado uma ferramenta de 

resistência social, política e cultural, possibilitando que artistas manifestem seu 

descontentamento, denunciem injustiças e inspirem mudanças sociais. De acordo com os 

autores, a música, ao longo do tempo, vem desempenhando um papel fundamental na luta por 

direitos civis, liberdade de expressão e igualdade de oportunidades, uma vez a sua capacidade 

de despertar emoções e mobilizar ações coletivas. Mediante letras impactantes, melodias 

cativantes e atuações marcantes, para Barbosa Junior e Correa (2023), então, a prática musical 

fortalece identidades, promove a solidariedade e desafia estruturas de poder.  

Para exemplificar essa forma de resistência, Olafsen et al. (2017) apresentam um artigo 

sobre o músico sírio-americano Omar Offendum, que utiliza o hip-hop para unir sua herança 

 
18 No original: “multimodal and cumulative memory”. 



 

25 

síria à ideologia do movimento pelos direitos civis nos Estados Unidos. De acordo com os 

autores, Offendum emprega a música como uma estratégia para aumentar a conscientização 

sobre as questões atuais enfrentadas pelos sírios e a luta por justiça social na Síria. Ao integrar 

o árabe e o inglês em suas letras, ele consegue alcançar diferentes públicos, superando barreiras 

culturais e desenvolvendo solidariedade em torno da causa. Segundo Olafsen et al. (2017), a 

música de Offendum cria um espaço cultural inclusivo, permitindo que diversas audiências se 

conectem com sua mensagem de resistência e mobilização. 

Outrossim, a dimensão da música como mecanismo de resistência é também ressaltada no 

contexto da Palestina. Kanaaneh (2013) descreve a música como um "texto cultural" 

(Kanaaneh, 2013, p. 6, tradução própria19) que, além de sua função como expressão artística, 

funciona como uma forma de oposição política e social. Por meio da reinterpretação do folclore 

palestino em canções de luta, consoante o autor, os artistas conseguem transformar suas obras 

em manifestações de esperança e afirmação nacional, o que contribui para o fortalecimento das 

identidades coletivas e a união das pessoas em torno da causa palestina. De acordo com  

Kanaaneh (2013), a visibilidade internacional dessas produções, através de festivais e 

apresentações, amplia a solidariedade global e garante que as vozes palestinas sejam ouvidas 

em uma escala mundial.  

Essa compreensão é complementada por Thorsén (2013), que apresenta entrevistas com 

músicos e ativistas palestinos, corroborando a ideia de que a arte está intrinsecamente ligada ao 

contexto político em que se insere. A fim de defender que os artistas não devem permanecer 

imparciais, o autor destaca a distinção feita pelo ativista Omar Barghout entre “arte defensiva 

do oprimido” (Thorsén, 2013, p. 157, tradução própria20) e “arte evolucionária do oprimido” 

(Thorsén, 2013, p. 157, tradução própria21). O autor propõe que a música palestina pode 

funcionar tanto como um meio de resistência atual quanto como um reflexo do desejo por um 

futuro melhor. Para Thorsén (2013), a potência e a agência de uma “música de resistência” 

(Thorsén, 2013, p. 157, tradução própria22) residem não apenas em sua essência, mas também 

na expressividade artística, na beleza e na habilidade de despertar emoções e mobilizar ações 

coletivas.  

Com o intuito de desenvolver a argumentação para uma interpretação transnacional, 

Bhowmik e Rogaly (2023) corroboram o entendimento de que a música detém a capacidade de 

 
19 No original: “cultural text”.  
20 No original: “defensive art of the oppressed”.  
21 No original: “evolutionary art of the oppressed”.  
22 No original: “music of resistance”.  



26 

 

unir pessoas que compartilham experiências e desafios semelhantes, criando uma identidade 

coletiva e um senso de pertencimento. Para os autores, a música é capaz de amplificar as vozes 

de comunidades marginalizadas, excedendo barreiras geográficas e promovendo a 

solidariedade entre diferentes nações, o que pode ser explicado pela sua capacidade de 

estabelecer laços emocionais e empatia, o que, por consequência, viabiliza a formação de redes 

de apoio de alcance global.   

A força da música revela-se em diferentes conjunturas relacionadas à migração. Dao 

(2014), ao analisar a comunidade de jovens americanos com raízes no sudeste asiático, 

evidencia como o hip-hop é trabalhado como um veículo de expressão de emoções de perda, 

resistência e resiliência. Esses jovens, por meio da prática musical, formam laços de 

solidariedade tanto dentro da própria comunidade quanto com outros grupos, ampliando a 

discussão sobre temas como imigração, raça e identidade, assegurando que suas vozes sejam 

ouvidas e reconhecidas.  

Similarmente, Bartulović e Kozorog (2017) destacam, em um estudo de caso com 

refugiadas bósnias na Eslovênia, o papel revolucionário da música. Por meio da participação 

em grupos musicais, essas mulheres conseguiram superar a imagem estereotipada de vítimas 

da guerra, construindo novas identidades e formando redes de apoio mútuo. Conforme 

Bartulović e Kozorog (2017), a música, nesse contexto, ergue-se como uma ferramenta de 

empoderamento que faculta a essas mulheres a possibilidade de se afirmarem como agentes de 

mudança social, desafiando normas de gênero convencionais e apontando questões sociais 

relacionadas à migração, gênero e identidade.  

Por fim, destaca-se o trabalho de Bui (2016) sobre a música produzida por refugiados 

vietnamitas nos Estados Unidos. De acordo com o autor, a expressão artística produzida por 

eles representa uma forma de resistência que desafia estereótipos e trabalha memórias de 

violência a fim de transformá-las em novas narrativas que ampliam a compreensão das 

experiências no refúgio. Isso porque, consoante a explicação de Bui (2016), as manifestações 

artísticas contestam narrativas predominantes que reduzem essas pessoas à passividade e à 

homogeneidade, ao passo que, por meio da música, são expostas as inconstâncias, os danos e  

as reestruturações atravessadas por gerações, propondo um novo entendimento da subjetividade 

do refugiado. As canções, então, para o autor, ultrapssam a dimensão jurídica da migração e 

consolidam-se como ferramentas na busca por reconhecimento e justiça social, expandindo as 

vozes dos refugiados e possibilitando que suas histórias sejam finalmente ouvidas.   

 

 



 

27 

CAPÍTULO 3 

Metodologia 
 

3.1. Delimitação do tema, problema e questões de investigação e desenho 

da pesquisa 

Em alinhamento com os critérios estabelecidos por Bui (2014), delineou-se o problema de 

pesquisa: “De que modo a música pode funcionar como uma ferramenta complexa e eficaz em 

contextos de refúgio?”.  Ao investigar as migrações forçadas e a música enquanto manifestação 

de expressão cultural, o estudo insere-se nas áreas de Migração e Sociologia da Cultura, 

configurando-se como um tema atual, suscetível de ser analisado dentro das limitações 

temporais e metodológicas da pesquisa, além de contar com um respaldo bibliográfico 

substancial (Bui, 2014).  

No que tange ao desenho da pesquisa, optou-se por um estudo de caso de natureza 

qualitativa e exploratória, considerado o mais adequado para a compreensão do fenômeno em 

questão dentro de seu contexto real (Bryman, 2012; Babbie, 2020; Yin, 2018). Essa decisão foi 

fundamentada tanto na disponibilidade de dados (Yin, 2018), quanto na capacidade de 

promover um conhecimento relevante que conferisse ao estudo importância social (Stake, 

1995/2016). Assim, os alunos afegãos do ANIM foram escolhidos como caso instrumental 

(Stake, 1995/2016), uma vez que representam um caso empírico único para entender tanto a 

continuidade de suas atividades musicais quanto as transformações que ocorrem durante o 

período de exílio em Portugal.  

Logo, após traçar os objetivos de investigação, foram formuladas as seguintes questões de 

investigação: 1) De que maneira a música reafirma sua função na preservação da identidade 

cultural afegã em solo português, ao mesmo tempo em que se abre a novas influências? 2) 

Como a prática musical favorece a integração sociocultural com a comunidade local? (3) Em 

que medida a música contribui para o bem-estar emocional dos alunos do ANIM nesta nova 

conjuntura? 4) De que forma as atividades musicais do ANIM impactam a percepção dos 

músicos, e da população local, sobre seus papéis sociais e políticos?  (5) De que forma esse 

esforço para reviver a voz musical do Afeganistão auxilia na construção de uma plataforma 

para a conscientização e solidariedade internacionais?   

 



28 

 

3.2. Recolha de dados e amostragem 

Neste estudo de caso, adotou-se uma abordagem que combinou dois métodos de pesquisa: a 

observação não participante e a entrevista semiestruturada. Essa estratégia para a coleta de 

dados possibilitou uma compreensão mais abrangente do objeto em análise, o que permitiu que 

ele fosse examinado sob diferentes perspectivas, e que, consequentemente, enriquecesse a 

pesquisa e elevasse a confiabilidade dos resultados obtidos (Flick, 2014).   

 

3.2.1. Observação não participante 

A inserção da investigadora no campo foi possível após um contato inicial com a diretora de 

projetos do ANIM, que concedeu a autorização formal para sua presença nos espaços do 

instituto, após obter o consentimento do diretor e fundador da escola. A observação não 

participante foi realizada no dia 15 de março de 2025, em dois locais distintos da cidade de 

Braga: primeiro, no Conservatório de Música Calouste Gulbenkian, durante um ensaio da 

Afghan Youth Orchestra pela manhã; e, em seguida, na sede do ANIM, onde se realizam as 

aulas de apoio de instrumentos e os ensaios de outras orquestras e grupos musicais, à tarde. 

A pesquisadora manteve-se visível no ambiente, adotando uma conduta reservada e atenta, 

testemunhando os elementos visuais, sonoros e as relações entre as pessoas presentes. Sua 

forma de observar foi caracterizada como aberta e não participativa, sempre com a 

concordância dos envolvidos e sem intervir nas atividades em andamento. Como a abordagem 

ocorreu de maneira natural em um dia comum no instituto e sem um método rígido pré-

estabelecido, ela direcionou seu foco às interações entre os participantes, sendo considerada 

uma observação de terceiros e não experimental, uma vez que não houve modificação nas 

condições do ambiente (Flick, 2020).   

As anotações de campos foram elaboradas imediatamente após a observação, contribuindo 

para a descrição dos fenômenos observados e para a reflexão acerca deles, o que facilitou a 

análise posterior das entrevistas. Foram registrados pormenores do espaço do ANIM, bem como 

interações significativas durante os ensaios da orquestra, o que possibilitou um entendimento 

mais amplo das interações dos participantes com o instituto e a interpretação dos significados 

que atribuem à atividade musical. Ademais, a presença no campo antes do início das entrevistas 

foi crucial para estabelecer um ambiente de confiança entre a pesquisadora e os entrevistados, 

o que permitiu, posteriormente, uma maior segurança no compartilhamento das narrativas. 

 



 

29 

3.2.2. Entrevistas semiestruturadas 

A estratégia de amostragem adotada foi a não probabilística, utilizando a técnica intencional 

genérica, na qual os participantes foram cuidadosamente selecionados com base em critérios 

previamente estabelecidos e alinhados aos objetivos da pesquisa (Bryman, 2016). Ao contrário 

da amostragem aleatória ou por conveniência, a intenção foi assegurar uma diversidade de 

experiências e aprofundar a compreensão do fenômeno em análise, sem a pretensão de 

realizar generalizações estatísticas. 

Assim, para a seleção dos estudantes do ANIM para as entrevistas, foram definidos os 

seguintes critérios de inclusão: (1) ser afegão, (2) aluno do ANIM, (3) ter chegado a Portugal 

como refugiado em 2021 junto com o instituto e (4) estar engajado nas atividades musicais da 

escola em Portugal. Com o apoio da diretora de projetos, foram entrevistados sete alunos, com 

idades entre 16 e 22 anos, que praticam música com diferentes instrumentos, como viola d’ 

arco, percussão, composição, violino, trompete, violoncelo, harmonia e canto, que 

demonstraram disponibilidade e concordaram, de forma voluntária, em participar do estudo.    

Além dos alunos, também foram realizadas entrevistas com três profissionais que 

participam diretamente das atividades da escola: (1) Dr. Ahmad Sarmast, fundador e diretor do 

ANIM; (2) Murad Sarkhosh, professor de tábua e coordenador dos grupos tradicionais; e (3) 

Tiago Moreira da Silva, maestro, professor e único entrevistado não refugiado. Destaca-se que 

a ideia de realizar essas três entrevistas foi complementar as narrativas dos estudantes com 

perspectivas institucionais e pedagógicas adicionais, o que, por fim, proporcionaria uma visão 

mais extensa sobre suas trajetórias.  

Cabe destacar que as entrevistas semiestruturadas foram conduzidas por meio de uma 

abordagem narrativa-episódica (Flick, 2014). Inicialmente, foram formuladas perguntas 

abertas, com o intuito de captar, de forma livre, as opiniões e experiências dos entrevistados; 

posteriormente, foram apresentadas perguntas mais direcionadas, fundamentadas em hipóteses 

teóricas derivadas da revisão de literatura, pretendendo aprofundar a compreensão das 

reflexões de cada participante. Essa combinação entre relatos pessoais e considerações teóricas 

permitiu o acesso tanto às experiências concretas quanto às interpretações que os entrevistados 

elaboraram a partir dessas vivências (Flick, 2020). 

Os guiões de entrevista (Anexo A) foram elaborados com base em seis eixos fundamentais, 

os quais foram adequadamente ajustados ao perfil dos participantes: experiência musical no 

Afeganistão, trajetória migratória, preservação cultural no exílio, integração sociocultural, bem-

estar emocional e resistência político-cultural. As entrevistas, com duração entre 30 e 40 

minutos, foram realizadas presencialmente (Dr. Sarmast, Tiago e Murad) e por meio de 



30 

 

videoconferência via Zoom (alunos), sendo conduzidas em português ou inglês, de acordo com 

a preferência dos participantes. Todas as sessões foram gravadas com o consentimento dos 

entrevistados e, posteriormente, transcritas, em conformidade com os princípios de 

confidencialidade. 

Por fim, aponta-se que, dentre os entrevistados, somente Tiago e o Estudante 1 realizaram a 

entrevista em português, enquanto os demais participantes optaram por se comunicar em inglês, 

por se sentirem mais à vontade. É relevante destacar que as entrevistas realizadas em inglês 

foram traduzidas para o português pela pesquisadora, sempre priorizando a preservação do 

sentido original das falas, razão pela qual todas as citações apresentadas no capítulo de 

resultados estão em português.  

 

Código / Nome Gênero Função no ANIM 

Estudante 1 / E1 Masculino Estudante 

Estudante 2 / E2 Feminino Estudante 

Estudante 3 / E3 Feminino Estudante 

Estudante 4 / E4 Feminino Estudante 

Estudante 5 / E5 Feminino Estudante 

Estudante 6 / E6 Masculino Estudante 

Estudante 7 / E7 Masculino Estudante 

Tiago Masculino Maestro e Diretor 

Criativo 

Dr. Ahmad Sarmast Masculino Fundador e Diretor 

Professor Murad Masculino Professor e líder dos 

grupos tradicionais 

             Quadro 1: Dados dos 10 membros do ANIM entrevistados 

 

3.3. Técnica de análise 

A técnica de análise dos dados qualitativos, aplicada após a realização das entrevistas e da 

observação participante, consistiu na Análise Temática Reflexiva. Com base nas orientações de 

Braun e Clarke (2006, 2022), essa técnica permitiu a identificação, interpretação e organização 

dos temas emergentes das respostas dos entrevistados, reconhecendo a atuação ativa da 

investigadora na interpretação dos dados. Embora a codificação tenha se fundamentado em uma 

lógica teórico-dedutiva, elementos espontâneos também emergiram dos dados, exigindo uma 

interpretação aberta e flexível.  

A análise, então, seguiu as seis etapas delineadas por Braun e Clarke (2012). Inicialmente, 

procedeu-se com a familiarização dos dados por meio da leitura das transcrições das entrevistas 

e das anotações das observações. Em seguida, foram elaborados códigos iniciais que 



 

31 

identificaram padrões significativos, os quais, posteriormente, foram organizados em 

categorias, dando origem a temas interpretativos. A etapa subsequente consistiu na revisão 

desses temas, assegurando que fossem coerentes e relevantes para os objetivos da pesquisa. 

Depois, cada tema foi definido e nomeado, utilizando citações das entrevistas como suporte 

para as escolhas realizadas. Por fim, elaborou-se o relatório final, que estabeleceu relações entre 

os temas, o problema de pesquisa e a revisão de literatura, criando uma narrativa clara e 

coerente, considerando o contexto e os dados coletados. 

Destaca-se, por fim, que, para otimizar esse processo, foi utilizado o software MAXQDA 

24, que facilitou a organização e a sistematização das informações, tornando a codificação e o 

desenvolvimento dos temas mais acessíveis. 

 

3.4. Ética da Pesquisa  

Este estudo foi conduzido em conformidade com os princípios éticos que regem a pesquisa 

científica, tendo sido submetido à apreciação da Comissão de Ética da Escola de Sociologia e 

Políticas Públicas do ISCTE-IUL, a qual emitiu um parecer favorável à coleta de dados. 

Em relação aos participantes desta investigação, foi garantido que todos os integrantes do 

ANIM se envolvessem de maneira voluntária, assegurando sua privacidade, bem-estar e a 

confidencialidade das informações. O primeiro contato ocorreu por meio da intermediação da 

diretora de projetos do ANIM, que facilitou o envio dos convites para as entrevistas por e-mail. 

Nesta etapa inicial, foi esclarecido o tema da pesquisa, enfatizando que se tratava de um estudo 

acadêmico, no qual os dados pessoais dos estudantes seriam mantidos em anonimato.  

Antes das entrevistas, foi realizada uma explicação individual para cada participante 

sobre o Termo de Consentimento Informado (Anexo B). Durante essa conversa, foram 

discutidos os objetivos do estudo e os direitos de cada participante, incluindo a possibilidade 

de recusar a participação, optar por não responder a perguntas com as quais não se sentissem à 

vontade e solicitar modificações ou a exclusão de seus dados. O consentimento foi formalizado 

por meio da assinatura do termo ou através de concordância explícita via e-mail. Para os 

entrevistados menores de idade, também foi obtida a autorização do Dr. Sarmast.  

As entrevistas foram conduzidas com cuidado e sensibilidade, especialmente ao abordar 

temas delicados. Caso algum participante se sentisse desconfortável, a conversa poderia ser 

interrompida e, se necessário, a pessoa seria encaminhada a um profissional de apoio do ANIM. 

Ainda, após as entrevistas, cuidados meticulosos foram implementados, como o 

armazenamento seguro das informações em uma pasta no computador da pesquisadora, 



32 

 

protegida por senha, e a pseudonimização realizada imediatamente após a transcrição dos 

áudios.  

A proteção dos dados foi garantida em conformidade com os artigos 6.º, n.º 1, alínea a), e 

9.º, n.º 2, alínea a) do Regulamento Geral de Proteção de Dados. Logo, os participantes foram 

informados sobre seus direitos de acesso, correção ou exclusão de seus dados, o período de 

retenção das informações, quem é responsável pela proteção desses dados e os contatos para 

eventuais esclarecimentos. Todas essas informações estão elucidadas no Termo de 

Consentimento Informado, sendo que, ao final de cada entrevista, também foi realizado um 

debriefing oral (Anexo A) que abriu espaço para mais quaisquer dúvidas.  

 

3.5. Limitações metodológicas 

É importante reconhecer as limitações inerentes aos métodos empregados na dissertação, 

destacando, em um primeiro momento, o idioma utilizado nas entrevistas. Estas foram 

realizadas em português ou em inglês, de acordo com a preferência dos participantes; no 

entanto, exceto pelo Tiago, nenhum dos entrevistados tinha o português ou o inglês como língua 

materna. De modo semelhante, a investigadora também conduziu algumas entrevistas em 

inglês, um idioma que não domina completamente. Tal circunstância dificultou tanto a 

expressão de nuances culturais e emocionais por parte dos participantes quanto a fluidez e 

espontaneidade na realização das entrevistas pela pesquisadora.  

A distância entre Lisboa e Braga também se configurou como um desafio a ser superado. 

Em virtude de entraves logísticos, a investigadora teve limitada as oportunidades de estar 

fisicamente presente no ANIM e, consequentemente, de observar as atividades do instituto. 

Embora a continuidade das entrevistas tenha sido garantida pelo formato online, este, por sua 

vez, pode ter vindo a restringir a percepção de aspectos dos entrevistados, como a linguagem 

corporal, os gestos e as dinâmicas em grupo (Flick, 2014).  

Por fim, embora o plano original tivesse como meta a realização de oito entrevistas com 

estudantes do ANIM e todos os alunos contatados, cujos dados foram fornecidos pela diretora 

de projetos da escola, um deles não deu continuidade ao contato. Assim sendo, a amostra final 

ficou composta por sete alunos, respeitando os critérios de seleção, disponibilidade e 

consentimento. Entretanto, embora essa diminuição represente uma restrição em comparação 

ao número originalmente estipulado, é importante ressaltar que, ao considerar o total das dez 

entrevistas conduzidas, foi, mesmo assim, possível atingir tanto a saturação teórica quanto a 

profundidade analítica requeridas para os objetivos da pesquisa.  



 

33 

CAPÍTULO 4 

Resultados 
 

Este capítulo foi estruturado em torno de seis temas principais, os quais foram elaborados a 

partir das entrevistas realizadas com os participantes do ANIM e interligados aos dados 

coletados durante a observação participante no Conservatório de Música Calouste Gulbenkian 

de Braga e na sede do ANIM também em Braga. Embora esta última metodologia não tenha 

sido considerada como uma unidade analítica autônoma, sua aplicação contribuiu 

significativamente para o enriquecimento dos resultados da pesquisa, uma vez ter facilitado 

uma melhor contextualização das informações e um aprofundamento da sua compreensão. 

 

4.1. Análise Temática Reflexiva 

Após a etapa inicial de familiarização com os dados coletados nas entrevistas, foi possível 

identificar 272 trechos significativos das declarações dos entrevistados, os quais 

fundamentaram a codificação de 23 códigos analíticos (Anexo D). Posteriormente, esses 

códigos foram organizados e agrupados conforme características comuns, culminando em sete 

categorias principais que configuraram o mapa temático final (Anexo D). 

Por sua vez, com base na organização dos 23 códigos, foram elaborados seis temas 

interpretativos principais, mediante a identificação de padrões nas declarações dos membros do 

ANIM e em consonância com o tema da investigação (Anexo D). Refletindo os aspectos 

diversos da prática musical entre os jovens músicos refugiados, os dois primeiros temas 

abordam o período anterior ao refúgio, enquanto que os quatro temas subsequentes respondem 

diretamente às perguntas de pesquisa. Por meio de uma sequência narrativa, os temas 

reproduzem a trajetória de vida dos jovens alunos, desde as primeiras incursões musicais até a 

assimilação da música como um meio de resistência e mudança social.  

 

4.1.1.  TEMA 1 – Começos musicais: iniciação e oportunidades pelo ANIM no 

Afeganistão 

O primeiro tema revela que a música, percebida como algo intrínseco e familiar pelos alunos, 

no contexto do ANIM ganha contornos de liberdade e transformação.  

Os relatos dos jovens estudantes evidenciaram que o primeiro contato com a música 

ocorreu de forma precoce e natural em suas vidas. Com memórias entrelaçadas a momentos 

afetivos, mais do que uma escolha, a música é vista como uma manifestação espontânea.  



34 

 

“Eu gosto da música desde o início, porque todos nós gostamos de música. A nossa 

vida inteira é de música, desde o início do ritmo do coração. Na música temos o ritmo 

e o ritmo do coração é um tipo de música.” (E4)   

“Meu amor pela música começou quando eu era criança. Eu me lembro de ouvir 

melodias e sentir algo profundo dentro de mim que me deu paz.” (E6) 

Os sete estudantes entrevistados compartilharam que o suporte familiar intensificou seu 

desejo de aprender música e criou as condições necessárias para isso. Quando perguntados 

sobre como ingressaram no ANIM, o Estudante 1 recordou que foi sua mãe quem o levou até a 

escola,  enquanto a Estudante 4 revelou que foi apresentada ao instituto por um vídeo de um 

concerto, exibido por seu tio. A Estudante 2, por sua vez, apesar de ter sido a única dos sete 

estudantes que mencionou ser a primeira musicista na família, também enfatizou a relevância 

do apoio de seu pai ao apontar que, diante da falta de escolas públicas mistas em sua província, 

ele decidiu enviá-la para um orfanato na capital, onde teve a chance de conviver com colegas 

que já estavam no ANIM, o que possibilitou sua entrada na escola.  

Frequentemente descrito pelos alunos como um espaço de liberdade e suporte, o ANIM, de 

acordo com o Dr. Sarmast, foi fundado como “uma resposta ao cenário sociopolítico do 

Afeganistão entre 1978 e 2001”, período no qual o Afeganistão registrou efeitos negativos em 

diferentes setores, especialmente no musical, devido às guerras civis e ao Talibã.  

“Eu estabeleci o ANIM com vários objetivos, mas um dos primeiros foi reviver e 

reconstruir a tradição musical do Afeganistão. Claro, transformar a vida das crianças 

desafortunadas do Afeganistão através da música, empoderar as meninas e mulheres 

através da educação e promover a diversidade cultural foram outros objetivos, mas, o 

mais importante, foi fazer com que Afeganistão novamente se movesse musicalmente 

com o resto do mundo, que falasse a mesma língua universal.” (Dr. Sarmast)   

Para as jovens entrevistadas, frequentar a escola de música no Afeganistão representou uma 

quebra com as normas sociais restritivas do país. A Estudante 4 relembrou o primeiro dia no 

instituto e disse que ficou “impressionada” com o ambiente que encontrou, porque “havia 

liberdade, e meninos e meninas eram tratados igualmente, com as mesmas oportunidades”.  

De maneira semelhante, a Estudante 3 compartilhou que sua vivência no ANIM transformou 

por completo sua percepção sobre a função da arte. Ela mencionou que, ao ingressar no ANIM, 

percebeu que tudo era distinto das outras instituições nas quais havia estudado, destacando, por 

exemplo, que as alunas não precisavam usar um lenço dentro da escola, pois o ambiente era 

mais receptivo e acolhedor. Para a jovem, ser estudante do ANIM foi o que permitiu “progredir 

e também me tornar mais aberta e aberta”. 



 

35 

Ao mesmo tempo, segundo os estudantes, a atenção dos professores, a liberdade de escolha 

de instrumentos e o apoio durante todo o processo de aprendizagem foram fatores que 

fortaleceram a conexão deles com a prática musical. Assim, além de proporcionar acesso a uma 

formação artística de qualidade, o ANIM é visto pelos participantes como um espaço de 

transformação pessoal e de possibilidades.  

Os Estudantes 6 e 7 compartilharam que foi no ANIM que perceberam que tinham a 

capacidade de alcançar seus “sonhos”. O Estudante 6 ressaltou ter descoberto um ambiente 

onde podia “ser ele mesmo” e caracterizou a vivência na escola como algo “inspirador”. Por 

sua vez, o Estudante 7 mencionou a sensação de “propósito e esperança”, destacando as 

oportunidades que o ANIM lhe proporcionou, mesmo diante de diversos desafios. Como 

elaborou  a Estudante 4, “o ANIM era um lugar onde podíamos sonhar mais, mesmo que o 

Afeganistão não fosse seguro e música clássica não fosse apreciada”. 

Para o Dr. Sarmast, por fim, o ANIM também era um espaço no qual a música era capaz 

de unir diferentes grupos étnicos do Afeganistão. Como explica o diretor, a escola reunia alunos 

que aprendiam a conviver e a respeitar as diferenças: “É o poder de união da música. O país 

foi dividido baseado na etnicidade, mas a música pode trazer grupos étnicos unidos de volta. 

Na nossa escola eles não estão lutando um contra o outro, mas vivendo em harmonia.” 

 

4.1.2. TEMA 2 – Tensões e rupturas: a proibição da música pelo regime Talibã 

O segundo tema emerge da compreensão de que a atividade musical, após a retomada do Talibã 

ao poder, passou a configurar um risco para a vida e a liberdade dos membros do ANIM, o 

que resultou na sua migração forçada diante do medo e das incertezas quanto ao futuro. 

Em meio ao apoio familiar e às oportunidades proporcionadas pelo ANIM no Afeganistão, 

os entrevistados relataram que a prática musical já enfrentava resistências mesmo antes da 

retomada do regime Talibã em 2021. As críticas, escondidas ou explícitas, bem como as normas 

sociais informais, geravam perturbações na formação artística dos alunos.  

Conforme a Estudante 4, a música e, de modo geral, a arte, eram consideradas atividades 

perigosas no Afeganistão. Isso porque os afegãos “ainda não se acostumaram com elas”, o que 

tornava a prática artística arriscada: “Eu não estava permitida a praticar em casa, porque meu 

instrumento era barulhento. As pessoas não gostavam disso e, às vezes, faziam comentários.” 

Similarmente, a Estudante 3 compartilhou que havia uma percepção nítida de que a música 

estava trilhando “um caminho perigoso”. Ela relatou que, em uma ocasião, enquanto ensaiava 



36 

 

em casa, um vizinho questionou sua mãe: “Por que suas meninas estão tocando música? A 

música não é boa.”  

Por sua vez, os Estudantes 6 e 7 disseram que, mesmo diante das resistências em relação à 

música, encontraram maneiras de resistir. O Estudante 6 disse que as tensões se manifestavam 

também dentro do núcleo familiar: “Alguns me encorajaram, mas muitos viram a música como 

algo errado ou vergonhoso.” Relatou também que, em algumas ocasiões, precisou esconder 

sua “paixão”, mesmo nunca tendo deixado de senti-la. Já o Estudante 7 contou que o apoio da 

sua família era dado “silenciosamente” e que, apesar de a música não ser aceita pela 

comunidade, sentia que a prática musical era “um chamado o qual não podia ignorar.” 

O Dr. Sarmast explicou que o ANIM, desde sua fundação, despertou a atenção do Talibã 

ao desafiar as crenças do seu regime: “Não tem nada de errado em promover a educação 

musical, mas promover a educação musical, a educação das mulheres, a diversidade cultural, 

a coeducação, os valores importantes para estabelecer uma sociedade justa, estava em 

contraste com a ideologia do Talibã.” Para o Dr. Sarmast, o temor do poder transformador da 

arte e do conhecimento justifica a repressão à música e à educação, especialmente no que diz 

respeito às mulheres: “Uma mulher educada e consciente dos seus direitos não toleraria os 

talibãs. Os talibãs têm medo do poder da educação, das artes e da música.”  

Foi em 2021, então, que as restrições à arte atingiram seu ápice com a tomada de Cabul 

pelos Talibãs. Com um controle oficial rigoroso e violento sobre a música, esse período é 

descrito pelos entrevistados como um momento de ruptura. Conforme o relato do professor 

Murad, com o retorno do Talibã, “o Afeganistão se tornou um país em silêncio: sem música, 

sem canto, sem escuta.” Segundo ele, os vinte anos anteriores haviam proporcionado uma certa 

normalidade que, em 2021, foi abruptamente interrompida.  

Para os jovens alunos, esse período é caracterizado pelo medo e pela incerteza.  

“Quando o Talibã retornou, tudo mudou. Um dia eu olhei para o meu instrumento e 

senti medo em vez de alegria. Percebi que a música não estava mais segura, tinha se 

tornado um risco e aquele momento me quebrou. Senti como se estivesse perdendo uma 

parte da minha alma e minha rotina diária se encheu de ansiedade e silêncio.” (E6) 

“Quando ouvimos que o Talibã tomou Cabul eu não achei que era real, pensei que era 

uma brincadeira, mas depois eu vi a cara de todos e eles estavam com medo, chocados.  

As pessoas fecharam suas lojas e voltaram para suas casas. Para mim, foi um momento 

em que eu pensei que nunca mais poderia sonhar, nunca mais poderia estudar, que a 

música tinha abandonado a minha vida.” (E4) 



 

37 

“Lembro-me do medo e do silêncio. Sentia como se meu futuro tivesse desaparecido. 

Fiquei no escuro, sem saber se algum dia tocaria novamente.” (E7) 

A preocupação dos estudantes não era infundada, eles tinham plena consciência de sua 

vulnerabilidade devido aos estudos de música e seus registros: “Tínhamos filmes de nossos 

coros, de quando nós cantávamos, tocávamos. Não era seguro para nós, especialmente para a 

nossa família.” (E3) Logo, segundo o Dr. Sarmast, o fechamento da escola pelos Talibãs era 

uma consequência previsível.  

“Foi sempre claro que se o Talibã voltasse ao poder o ANIM não poderia permanecer, 

que a música não poderia mais estar no Afeganistão. Eu sei que antes de 2021 havia 

muita especulação na mídia ocidental que o Talibã tinha mudado, que o novo Talibã 

era diferente do Talibã de 1996, mas, para nós, era claro que os Talibãs não eram 

capazes de ser diferente e nem estavam dispostos a isso.” (Dr. Sarmast) 

Apesar de não haver o desejo de deixar o país, o Dr. Sarmast afirmou que as circunstâncias 

tornaram essa decisão inevitável: “Nós sabíamos que nossos dias estavam acabados no 

Afeganistão.” A partida, portanto, foi uma estratégia para proporcionar aos jovens a 

oportunidade de continuar seus estudos: “Decidimos enviar um pedido e um apelo aos chefes 

de Estados, para ver quem concordava em receber esse grupo de pessoas, meninos e meninas, 

músicos jovens e também mestres. E Portugal foi o único país que respondeu positivamente.” 

Para os alunos, a decisão de sair do Afeganistão foi marcada por emoções contraditórias. 

Por um lado, havia esperança de continuar a vivenciar a música; por outro, sentiam-se tristes 

por se afastar de suas famílias. O Estudante 1 contou que, inicialmente, não pensava em deixar 

o país, até que o Dr. Sarmast lhe apresentou essa possibilidade: “Eu estava feliz, mas também 

triste, porque eu não queria deixar a minha família, deixar o meu país nesta situação. A minha 

família e a música eram importantes e eu percebi que eu tinha que deixar um desses.”  Já o 

Estudante 6 expressou que teve a certeza da partida ao observar “a liberdade e o futuro dos 

artistas sendo destruídos em frente a mim” e relembrou que, naquele momento, “não me 

importava com nada material, o mais importante era a segurança, a sobrevivência e proteger 

a parte que me faz vivo, que é a música.” 

 

4.1.3. TEMA 3 – Cultura em movimento: continuidade, afeto e bem-estar no refúgio 

O terceiro tema ressalta que a prática musical, agora livre em Portugal, fortalece a conexão 

dos jovens com as suas raízes e se estabelece como uma fonte de bem-estar emocional.   



38 

 

A experiência de chegada em Portugal é relatada pelos jovens como uma ampliação da 

liberdade em suas relações com a arte. Quando questionados sobre o que sentiram ao tocarem 

novamente seus instrumentos no novo país, os estudantes evocam com emoção a ausência do 

sentimento de medo e a certeza de que a música salvou suas vidas.  

“Foi um momento muito especial porque eu podia tocar com muita liberdade e paz. 

Estava muito feliz porque eu toco meu instrumento e não tenho medo e ninguém vai 

dizer nada para mim.” (E1) 

“Quando eu toquei o meu instrumento novamente em Portugal eu chorei, para ser 

honesto. Me senti como se meu coração finalmente estivesse respirando depois de estar 

preso na água. Eu me lembro de me sentir livre, agradecido e vivo. Eu nunca vou 

esquecer esse sentimento. Isso me lembrou de como eu nunca desisti.” (E6) 

Assim, para os membros do ANIM, a possibilidade de se expressar musicalmente de 

maneira livre em Portugal representou a retomada da arte como um meio de comunicação 

seguro e valorizado. Essa liberdade, contudo, não implicou em uma ruptura com suas raízes, 

mas, pelo contrário, criou as condições para que a tradição musical afegã permanecesse viva e 

fosse reinventada. Desse modo, o ANIM permanece com o seu objetivo institucional de 

preservação das heranças culturais afegãs por meio da música, agora em contexto de refúgio.  

De acordo com o Dr. Sarmast, “o que nós fazemos estrategicamente para preservar a 

música afegã é ensinar a música afegã a esses músicos afegãos jovens. É ensiná-los a teoria 

da música afegã e os instrumentos musicais afegãos.” Este compromisso é reforçado por 

Murad, que destaca que “continuar ensinando e promovendo a música afegã em Portugal é a 

única forma de manter as nossas tradições.” O professor enfatiza a importância da música tanto 

na educação dos estudantes quanto na “salvaguarda identitária de todo o povo afegão”, 

afirmando que os alunos do ANIM atuam como “salvadores da música afegã tradicional”, 

fomentando sua preservação e divulgação no cenário internacional. 

Tiago também destaca a importância do trabalho do instituto e a preocupação com o 

patrimônio cultural do Afeganistão. Ele observa que, ao contrário do que ocorre em Portugal, 

onde se ouve “menos música portuguesa e música do passado”, os jovens do ANIM mantêm 

uma forte ligação com suas origens musicais, resultando em “um respeito e uma adoração um 

bocadinho maior pela música deles.” Segundo o maestro, aproximadamente 80% do repertório 

apresentado pela escola é composto por músicas tradicionais afegãs, cujo registro escrito está 

sendo elaborado agora por eles, ao passo que “a música era toda passada oralmente”. 

Para os alunos, essa conexão com a tradição musical afegã não apenas representa um meio 

de preservar suas origens, mas também de fortalecer sua identidade e compartilhar a riqueza 



 

39 

cultural de seu país, evidenciando ao mundo que “ainda estamos aqui, ainda fortes e ainda 

orgulhosos da nossa cultura.” (E7) 

"Tocar a música do Afeganistão em outro país significa manter as minhas raízes vivas 

e contar minha história através do som. Quando eu toco música afegã em Portugal, eu 

me sinto orgulhoso de onde venho. É uma forma de mostrar aos outros a beleza da 

minha cultura e isso me ajuda a ficar conectado com quem eu sou.” (E6) 

"Tocar música afegã nos une e nos ajuda a nos sentirmos orgulhosos do nosso país. 

Quando eu vou ao ANIM e toco lá eu sinto como se eu tivesse minha cultura. É onde eu 

tenho pessoas que são do Afeganistão e onde eu me sinto muito bem." (E5) 

Frente aos depoimentos, é possível também observar que a preservação cultural no ANIM 

está intrinsecamente ligada à dimensão afetiva que une seus membros. Como o professor 

Murad explica, além de ensinar os instrumentos tradicionais, ele busca contribuir para o 

fortalecimento dos laços afetivos entre os estudantes, com o intuito de que “eles toquem juntos 

como amigos”. Assim, a prática musical no refúgio se transforma em um pilar para a 

manutenção das relações interpessoais entre os refugiados, formando um senso de comunidade 

fundamentado no apoio mútuo e no compartilhamento da cultura afegã. 

 “A música afegã é como nossa língua, nossa memória. Quando tocamos juntos, nos 

relacionamos como uma família. Isso nos ajuda a nos sentir vistos e ouvidos longe de 

casa e nos dá conforto e força.” (E6) 

“A música afegã nos une. Mesmo quando estamos longe de casa, ela nos lembra de 

quem somos e de onde viemos. Isso nos conecta profundamente.” (E7) 

A Estudante 5 confirma essa percepção ao dizer que, durante as aulas e os concertos, se 

sente acolhida e “como se eu estivesse com a minha família”, principalmente devido à distância 

de seus entes queridos. Ela ressalta que conviver com outros estudantes afegãos e ouvir música 

do Afeganistão a ajuda a se “manter conectada com meus amigos e minha cultura”. 

Semelhantemente, para a Estudante 4, estar no ANIM é como “estar em casa”, uma vez que 

tem a escola como sua “segunda família”. A jovem, para exemplificar esse sentimento, 

recorda um momento em que, mesmo sem poder comemorar o Ano Novo devido às aulas e ao 

Ramadão, os alunos do ANIM improvisaram uma pequena festa para relembrar seu país: 

“Alguns afegãos decidiram tocar música e fazer algumas coisas divertidas na aula de filosofia 

e foi muito divertido, foi algo para não esquecer.” 

Por sua vez, é importante evidenciar que essa forte conexão com a música tradicional, 

aliada ao sentimento de família e comunidade promovido pelo ANIM, contribui diretamente 



40 

 

para o bem-estar emocional dos alunos. Para esses jovens, a prática musical se revela uma 

ferramenta capaz de expressar suas emoções diante da procura por estabilidade no refúgio. 

“A música tem sido o melhor medicamento da minha saúde. Eu tenho meus melhores 

amigos aqui, mas com a música eu posso falar livremente. Eu posso parecer uma pessoa 

muito louca falando com o meu instrumento o dia inteiro. Quando eu toco, eu sinto que 

nada nesse mundo importa, só eu e meu instrumento, trabalhando em paz juntos. Nós 

estamos fazendo música, estamos nos divertindo, apreciando a vida. Quando eu sinto 

falta da minha família, quando eu penso demais ou quando eu digo ‘Por que não 

podemos ser felizes?’ Então eu começo a tocar e penso que um dia nós vamos voltar 

para o Afeganistão e, de novo, poderemos ser felizes. Isso me dá esperança.” (E4)  

"A música me salvou nos meus dias escuros. Ela me deu luz quando me senti perdido e 

me ajudou a encontrar a mim mesmo. É como minha terapia, minha força e meu jeito 

de expressar minhas emoções. Eu não consigo colocar em palavras. Sem ela, eu não 

sei onde eu estaria. É muito difícil e a música é o meu jeito de me curar." (E6) 

O Estudante 7 relata que, em períodos de “tristeza, medo ou confusão”, frequentemente 

busca na música um alicerce para se “manter firme”. O aluno declara que a prática musical 

contribui para sua capacidade de “respirar e continuar em frente”, configurando-se como um 

abrigo emocional e um recurso para perseverar diante das adversidades: “A música me ajuda a 

sobreviver. Me dá força quando me sinto fraco e me dá esperança quando o mundo parece 

sombrio.” A Estudante 5 demonstra um sentimento análogo ao afirmar que a música “está em 

todo lugar”, a fazendo se sentir bem, independentemente de seu estado emocional, 

desempenhando um papel crucial na sensação de estar “mentalmente estável”.  

Ao mesmo tempo, cabe também destacar que essa força emocional da música é um aspecto 

que aqueles que acompanham de perto os jovens também conseguem apontar. Tiago comenta 

que o envolvimento com a música ajuda os alunos a se “distraírem daquilo que é a realidade 

e ficarem em um estado de felicidade e de tranquilidade que sem ela seria difícil.” O maestro 

observa que são nesses momentos com música que eles não pensam em seus problemas, 

tornando a atividade musical “o maior escape a nível psicológico e emocional para se sentirem 

um bocadinho mais confortáveis no presente”. 

Para o Dr. Sarmast, isso é possível devido ao “poder de cura da música”. Ao recordar o 

impacto da migração nos alunos, ele relatou como foram difíceis os primeiros momentos no 

novo país e enfatizou que, para muitos, a prática musical transformou-se em um verdadeiro 

“refúgio”, já que “quando se sentem tristes ou estressados, buscam os instrumentos e, quando 

tocam, esquecem de tudo.” 



 

41 

Tiago também observa que, por serem todos músicos, formaram “um grupo bastante unido, 

com interesses e objetivos muito semelhantes entre eles.” Ele percebe que, mesmo fora do 

ambiente escolar, os jovens preservam uma conexão afetiva: “Tem sempre aquele escape de se 

poderem juntar em casa uns dos outros para tocarem um bocadinho de música, o que acaba 

por ser algo que traz uma energia e uma felicidade extra.” Segundo o maestro, esse apoio 

recíproco, fundamentado na música, funciona como uma forma de libertação: “Se não tivessem 

essa forma de escapar um bocadinho da tristeza de estarem fora do seu país, longe das suas 

famílias, acredito que estariam bastante piores ou mais infelizes.” 

Ainda, as atividades musicais em grupo, como os concertos, aulas e ensaios, foram 

ressaltadas nos depoimentos como elementos fundamentais na recuperação emocional dos 

jovens. A integração nas orquestras é vista como uma experiência crucial, pois oferece a 

oportunidade de reconexão com a música tradicional afegã e de se sentir integrado a um grupo.  

“Quando temos ensaios no ANIM, eu me sinto muito bem, os meus cabelos acordam e 

eu fico muito feliz, não penso sobre coisas negativas.” (E1)  

“Ser parte do ANIM, das aulas e dos concertos me ajudam a me sentir conectado. Eu 

me lembro de um concerto em que eu estava muito nervoso, mas quando toquei e vi o 

público sorrindo e aplaudindo eu senti algo mágico. Eu não estava sozinho, eu fazia 

parte de algo bonito e pacífico. Isso me deu uma sensação profunda de cura.” (E6) 

O Estudante 7 compartilhou vivências de grande relevância, como o concerto com Yo-Yo 

Ma e o WOW Festival, ocasiões em que se sentiu “conectado, como se eu fizesse parte de algo 

maior”. Da mesma forma, a Estudante 2 rememorou os concertos como experiências de 

singular importância para o seu bem-estar emocional. A jovem enfatiza que, após extensos 

períodos de dedicação, sente-se “especial” ao ser aplaudida, recebendo abraços, flores e 

palavras de estímulo do público, experiências que, conforme suas palavras, lhe proporcionam 

“uma sensação muito, muito boa”.  

A Estudante 4, por sua vez, embora tenha sido a única a observar que interpretar música 

em Portugal apresenta também suas sutilezas de melancolia, ressalta que sua participação nas 

atividades coletivas do ANIM é o que realmente a faz sentir-se melhor:  

“Tocar música em um outro país às vezes me deixa triste: por que não podemos estar 

felizes em nosso próprio país? Por que não podemos celebrar a nossa cultura e cantar 

isso felizmente? Tivemos um concerto de Natal aqui e todos estavam felizes, dançando 

e cantando, e isso me fez chorar. Mas o ANIM me ajuda muito, porque eu penso demais, 

e, através dos ensaios, através de ter muitas atividades para fazer, consigo relaxar o 

meu cérebro e não pensar sobre isso.” (E4) 



42 

 

4.1.4. TEMA 4 – Integração em Portugal: a interculturalidade pela música  

O quarto tema evidencia que a música, frente às dificuldades do processo de integração, é o 

principal meio de promoção da interculturalidade entre os jovens do ANIM e a sociedade 

portuguesa.   

Ao relembrar os obstáculos que encontraram ao chegar a Portugal, o Dr. Sarmast recordou 

que o percurso inicial foi marcado por entraves. Segundo o diretor do ANIM, apesar da 

promessa de apoio do governo português para a continuidade do projeto educativo e musical 

iniciado no Afeganistão, a realidade se apresentou de maneira distinta. O Dr. Sarmast afirmou 

que, ao chegaram a Portugal, experimentaram “as mesmas circunstâncias de centenas de 

milhares de migrantes na Europa que não têm acesso à educação”. Isso se deve ao fato de que, 

embora tenham chegado em dezembro de 2021, os jovens não foram integrados ao sistema 

escolar até fevereiro de 2022. Durante esse período, permaneceram apenas em um centro de 

refugiados temporário, sem participar de qualquer programa educativo, nem mesmo de aulas 

de português.  

Em face desse contexto, o Dr. Sarmast compartilhou que iniciou um diálogo direto com as 

autoridades portuguesas, indagando sobre a ausência de ações que garantissem a educação 

daqueles jovens e um espaço educacional específico para eles. Relatou que, ao decidir 

matricular seus alunos no sistema educacional, gerou um clima de insatisfação entre aqueles 

que deveriam assumir tal responsabilidade: “Por que incluíram as crianças na escola? A escola 

é nossa atribuição.” O diretor respondeu ressaltando que, embora fosse uma obrigação deles, 

durante três meses nada havia sido realizado para assegurar a inclusão desses jovens.  

A inserção dos afegãos no sistema educacional teve início, então, em Lisboa, mesmo 

durante a tramitação de um processo judicial instaurado pela Segurança Social. Conforme 

relatou o Dr. Sarmast, as autoridades avaliavam a viabilidade de manter os jovens em Lisboa 

ou de realocá-los para diferentes regiões de Portugal. O diretor revelou que, finalmente, foi 

possível encontrar uma solução que garantisse a permanência dos jovens juntos, assegurando a 

continuidade de sua educação musical, contudo, Lisboa revelou-se uma alternativa 

insustentável: “O custo de vida é muito alto e não havia acomodação disponível.” Segundo 

ele, a única forma de garantir que as crianças retornassem à escola, com uma educação musical 

inclusiva, foi aceitar a proposta de mudança para Braga e Guimarães.  

Entretanto, ao chegarem a Braga, novamente se depararam com a ausência de articulação 

institucional. Segundo o Dr. Sarmast, embora a Segurança Social houvesse garantido que todas 

as condições estariam adequadamente preparadas, incluindo a recepção por parte do 

Conservatório de Música Calouste Gulbenkian de Braga, das autarquias locais e de associações 



 

43 

de apoio, na prática, nada disso se concretizou. Ninguém os aguardava, e nem mesmo as 

entidades que supostamente deveriam auxiliá-los na integração estavam cientes de sua chegada. 

“O que estava acontecendo era que, para aquelas instituições ou associações não 

lucrativas, essas crianças eram números. Para eles, era importante apenas forçá-los a 

entrar no mercado de trabalho para que pudessem dizer: ‘Você viu como tivemos 

sucesso em termos de inscrever e integrar essas pessoas aqui?’ Mas, para nós, isso não 

era aceitável. Trouxemos essas crianças para Portugal com o intuito de proporcionar 

a eles um futuro mais promissor, oferecendo-lhes uma educação de qualidade, e não 

para transformá-los em alunos sem habilidades.” (Dr. Sarmast) 

Atualmente, aproximadamente três anos após a sua chegada a Braga, conforme mencionado 

pelo Dr. Sarmast, o objetivo do ANIM continua a ser garantir que todos os alunos tenham a 

oportunidade de prosseguir tanto com a educação musical quanto com o seu percurso escolar 

regular. Embora reconheça o apoio do governo português, ele enfatiza que o montante 

financeiro destinado a cada estudante é claramente insuficiente para cobrir as necessidades 

fundamentais dos jovens. Dessa forma, é o ANIM que, segundo sua perspectiva, oferece as 

condições mínimas necessárias para que os alunos possam viver com dignidade e avançar em 

seus estudos.  

Simultaneamente, os relatos dos estudantes apresentaram uma perspectiva pessoal dos 

obstáculos encontrados no processo de integração. De acordo com os jovens, os primeiros 

meses em Portugal foram definidos por desafios de adaptação: a língua, a comida, o 

comportamento das pessoas e as metodologias de ensino nas escolas eram distintos dos padrões 

aos quais estavam acostumados.  

Para a Estudante 4, mudar-se para outro país foi, a princípio, uma experiência “estranha”, 

pois, no início, sentia-se desconectada da sociedade portuguesa devido à incapacidade de se 

comunicar. A Estudante 3 também destacou a dificuldade de se adaptar ao idioma, enquanto o 

Estudante 1 afirmou que, nos primeiros dias, dialogar com os portugueses se revelou desafiador 

porque “normalmente aqui em Portugal as pessoas não falam muito inglês, e nós não sabíamos 

a língua portuguesa.” 

Então, em face dos múltiplos desafios que permearam o processo de integração, o ANIM 

adotou uma abordagem proativa para tornar essa jornada mais fluida. Conforme Dr. Sarmast, 

“a integração é um elemento importante para o sucesso dos nossos estudantes. Os manter em 

isolamento não é útil. Estamos muito abertos em termos de ajudá-los a fazer parte da vida 

social e cultural portuguesa.” Assim, foi através de atividades musicais que os alunos tiveram 



44 

 

a oportunidade de explorar e se familiarizar com uma diversidade de contextos e tradições 

culturais presentes em Portugal.  

Nesse sentido, tornou-se evidente que, em um primeiro momento, a música se manifesta na 

integração dos alunos do ANIM em duas dimensões interconectadas: como um espaço de 

diálogo entre culturas e também como facilitadora para a formação de vínculos. Assim, ressalta-

se a continuidade do método de ensino intercultural, uma abordagem que já era implementada 

no Afeganistão e que, em Portugal, ao entrelaçar repertórios afegãos e ocidentais, ultrapassa o 

domínio estético, configurando-se como uma estratégia pedagógica que enaltece as raízes 

culturais dos estudantes em harmonia com o novo contexto.  

“Preservar a música afegã não significa que nós devemos acreditar em isolamento. Nós 

acreditamos fortemente nos direitos musicais do povo afegão e na liberdade de 

expressão pela música e é por isso que estamos permitindo nossos alunos experimentar 

outros tipos de música, porque a preservação não elimina o diálogo. Nós estamos 

sempre tentando facilitar um diálogo musical intercultural entre instrumentos afegãos 

e instrumentos ocidentais porque é uma forma de tornar a música clássica ocidental 

também acessível aos ouvidos afegãos.” (Dr. Sarmast) 

Tiago, um dos responsáveis pela adequação do ensino musical no ANIM às exigências do 

registro europeu, enfatiza a relevância da troca de saberes que se manifesta na seleção e na 

adaptação da coletânea de músicas, incorporando tanto as sugestões do Dr. Sarmast quanto seu 

gosto pessoal: “Tento sempre criar um equilíbrio entre aquilo que são as sonoridades dos 

instrumentos tradicionais e o resto da orquestra ocidental. E isso faço logo nos arranjos, tento 

dar muitas melodias, solos para instrumentos tradicionais, para que consigam ter 

protagonismo.” O maestro apontou que aprecia experimentar abordagens harmônicas 

ocidentais em algumas composições afegãs nas quais busca criar uma sonoridade mais 

“arrojada”, enquanto, em outras peças, opta por manter uma estrutura mais tradicional, 

preservando a essência da composição. 

Para a Estudante 3, a interculturalidade por meio da música permite o encontro entre 

diferentes tradições, sendo percebida como uma forma de estabelecer “uma conexão entre os 

dois lados”. Já o Estudante 6 diz que o diálogo intercultural significa “aprender com o coração 

aberto”, o que transforma o ANIM em “uma ponte entre as culturas que traz as pessoas juntas 

através da música e nos ensina que somos diferentes, mas, ao mesmo tempo, iguais de muitas 

formas”. Nesse mesmo sentido, o Estudante 7 destacou que a interculturalidade “é sobre 

compartilhar culturas” e que é a música que proporciona um ambiente no qual os alunos podem 

manifestar suas tradições e, simultaneamente, adquirir conhecimentos de outras.   



 

45 

Por outro lado, a segunda dimensão da integração pela música diz respeito ao convívio 

entre estudantes portugueses e afegãos promovido pelas orquestras e ensaios mistos. A fim de 

serem estabelecidos laços interpessoais, os alunos afegãos foram incorporados à orquestra do 

Conservatório Gulbenkian de Braga, enquanto que, de acordo com o Tiago, à medida que os 

estudantes portugueses passaram a conhecer o projeto e, também, em virtude da necessidade de 

expansão das orquestras, foi permitida a entrada desses na Orquestra Jovem do Afeganistão e 

na Orquestra Zohra.    

Nesse contexto, a música passou a exercer a função de mediadora entre os estudantes 

refugiados e a comunidade que os acolhe.  

“Facilitar a performance conjuntas de nossos estudantes com os portugueses, é, de 

certa forma, um intercâmbio cultural, mas, ao mesmo tempo, é um assistente 

sociocultural para a integração com a maior comunidade. Estamos ensinando nossos 

estudantes a se abrirem, a ter e a receber novas ideias e valores, e, ao mesmo tempo, 

fazendo esforços para retribuir os melhores valores da nossa cultura musical e dos 

nossos valores sociais para a comunidade portuguesa.” (Dr. Sarmast) 

Segundo o Dr. Sarmast, o ANIM, então, se tornou um ambiente no qual portugueses e 

afegãos podem conviver e criar vínculos. Os estudantes, por seu turno, também confirmaram 

que foi a atividade musical no ANIM que contribuiu para fortalecer essas relações.  

“A música tem o poder de trazer as pessoas juntos. Ela é a razão pela qual nos falamos 

e estamos muito próximos. É tudo sobre a música. Nós tocamos juntos, estamos em uma 

orquestra juntos e compartilhamos memórias e momento muito bons.” (E2) 

A Estudante 3 relatou que, nas aulas em que compartilha com colegas portugueses, 

“aprendemos uns com os outros muitas coisas, como tocar música e se comunicar por ela." 

Para a aluna, esses momentos são de grande relevância, pois “quando tocamos fazemos uma 

nova conexão com um colega.” Ela recorda que, ao tocar ritmos afegãos, os portugueses 

perguntam "o que é esse ritmo? De onde isso vem?", demonstrando uma curiosidade que os 

une: "A música tem esse poder de fazer as pessoas ficarem mais próximas."   

A Estudante 4 relembra uma ocasião de acolhimento na escola, em que, apesar de suas 

dificuldades com o repertório, foi incentivada pelas colegas portuguesas e recebeu apoio direto 

durante os ensaios, o que fortaleceu seu senso de pertencimento: “eu não era muito boa naquela 

época, mas os portugueses nunca tentaram fazer graça de mim e me propuseram ajuda.” 

Segundo a aluna, essa receptividade ocorreu devido à capacidade da prática musical funcionar 

como uma língua comum: “Eu não consigo me comunicar com elas pelo idioma, mas tocar a 



46 

 

mesma peça faz com que compartilhemos a mesma sensação, e isso também é um tipo de 

comunicação. Eu acho que a música é o melhor jeito de se comunicar.”  

Essa percepção também é enfatizada pelos profissionais do ANIM, que destacam a música 

como um instrumento de promoção de encontros e aproximações entre diferentes culturas. Para 

o professor Murad, as artes, de modo geral, são rápidas, mas a música, em particular, é 

extremamente ágil, o que propicia que as conexões ocorram de forma célere. Tiago, no mesmo 

sentido, enfatiza como a música permite que pessoas de diferentes origens convivam com 

menos dificuldades, uma vez que “estamos a fazer algo em comum, que é tocar música." Como 

afirma o maestro: “Os alunos portugueses que se juntaram à orquestra acabam por criar laços 

com os afegãos e por também ajudá-los no dia-a-dia a estarem mais inseridos. Portanto, as 

coisas têm melhorado bastante.” 

Por fim, convém ainda evidenciar que a adaptação e o aprendizado também ocorrem pelo 

lado da comunidade receptora. O Dr. Sarmast compartilhou que recebe muitos e-mails dos pais 

portugueses expressando “o quanto eles gostam e o quanto os filhos estão aprendendo a 

respeitar os outros e a formar amizades participando da nossa orquestra”. Similarmente, 

Tiago, ao ser questionado sobre os aprendizados que obteve com os alunos, comentou que a 

convivência com eles trouxe mudanças significativas em seus padrões e referências:  

“Foi um choque de realidade muito grande no início, porque na música clássica é tudo 

demasiado sério, e o ambiente que eu fui encontrar nesta orquestra foi algo muito mais 

leve, de ajuda entre os músicos, de liberdade naquilo que é a aproximação à música. 

Ter esta experiência é, para mim, um enriquecimento gigante a vários níveis.” (Tiago) 

 

4.1.5. TEMA 5 – Integração pelo protagonismo artístico: da agência ao reconhecimento 

social 

O quinto tema traz a ideia de que a agência, exercida por meio da atividade musical, permite 

que os alunos do ANIM sejam reconhecidos não apenas como refugiados, mas como artistas, 

o que contribui para sua integração. 

Além da promoção do diálogo e da convivência intercultural pela música, uma terceira 

dimensão da inclusão na sociedade portuguesa se revela nas declarações dos alunos: a 

integração por meio da agência. Nesse contexto, a música emerge como uma ferramenta que 

capacita os jovens a afirmarem seu papel social na comunidade portuguesa, exercendo sua 

autonomia e sendo reconhecidos por suas contribuições. 

O Estudante 6 rejeita as imposições estruturais que lhe são atribuídas como refugiado ao 

afirmar que “carregamos uma bagagem pesada, eu sei, mas também carregamos luz”. Apesar 



 

47 

de reconhecer as adversidades que enfrenta, ele sustenta que a prática musical é seu meio de 

“resistir e sonhar”, revelando uma atitude ativa de reconstrução pessoal e de empatia ao 

expressar o desejo de “ajudar outros do mesmo jeito que as pessoas me ajudaram”. 

Similarmente, o Estudante 7 compartilhou sua crença de que a música detém o poder de 

transformar vidas, e expressou o anseio de continuar seu crescimento como artista. Ele 

menciona que seu sonho não é apenas tocar, mas “fazer a diferença a cada nota que toco”.  

As alunas entrevistadas, por sua vez, ressaltaram a importância da música como um meio 

de superação das barreiras de gênero. A Estudante 3 expressou seu desejo de continuar com a 

música, pois ela se tornou “uma parte da minha vida”, ressaltando o privilégio que representa, 

para uma mulher afegã, dispor da oportunidade de estudar e tocar. De modo semelhante, a 

Estudante 2 corroborou essa perspectiva ao afirmar que, para ela, o fundamental é concentrar-

se nos estudos e na música, declarando que “as garotas afegãs podem fazer qualquer coisa 

como os homens”.  

As expressões de agência, então, indicam uma transformação no modo como os estudantes 

se identificam. Embora a condição de refugiado permeie suas histórias, nesse cenário, a música 

desponta como um recurso que favorece a reconstituição de suas identidades, permitindo que 

se reconheçam e, além disso, sejam percebidos pela sociedade anfitriã como artistas.  

“Ao tocar música eu sinto que minha identidade como pessoa é conectada com minha 

identidade como musicista. Eu e a música somos um. Eu sinto que não mais sou uma 

refugiada. Eu sou uma pessoa com um proposito verdadeiro que é tocar música.”  (E5) 

O Estudante 1 afirmou que, nos primeiros oito meses em Lisboa, todos o viam como 

refugiado, mas que, com o tempo, as pessoas passaram a reconhecê-lo por sua arte: “Agora 

todos nos veem como músicos, músicos do Afeganistão, e não como refugiados.” O Estudante 

6 também compartilha essa percepção, afirmando que, progressivamente, as pessoas os 

reconhecem primeiro como musicistas, o que é muito significativo para ele, pois “mostra que 

meu talento, minha paixão e todos os meus esforços estão sendo reconhecidos.” De modo 

semelhante, o Estudante 7 declara que essa nova percepção altera a dinâmica de suas interações, 

uma vez que ele deixa de ser percebido unicamente como refugiado, passando a ser reconhecido 

também como “alguém com algo a oferecer”.  

A Estudante 4 observa essa mudança de perspectiva na escola, onde diz ser reconhecida 

como “a afegã musicista”. Para ela, as duas identidades coexistem, mas a de musicista é a que 

se manifesta com mais intensidade: “Na escola as pessoas nunca me perguntam se eu sou 

refugiada, mas qual instrumento eu toco ou qual grau de música eu sou. Então eu acho que, 

para mim, como musicista, é mais usável, é mais poderoso do que eu como refugiada.”  



48 

 

Dessa forma, para os estudantes do ANIM, o reconhecimento artístico abre horizontes para 

uma nova configuração de sua identidade social, permitindo que se afirmem a partir de seu 

talento e contribuição cultural. As declarações evidenciam que esse reconhecimento não apenas 

modifica sua imagem social, mas também reitera seu valor dentro da sociedade que os acolhe. 

Nesse cenário, a integração excede a inserção institucional e se transforma em um processo 

relacional que manifesta-se pelo reconhecimento mútuo.  

“Integração significa se sentir parte de algo maior, significa não ser visto apenas como 

um refugiado, mas como uma pessoa. Para mim, como um músico, um amigo. A música 

me ajudou a criar relações e a me comunicar sem palavras, me fez me sentir bem-vindo 

e útil aqui.” (E6) 

“Integração significa sentir-se visto, respeitado e parte de uma comunidade.” (E7) 

 

4.1.6. TEMA 6 – Música e Resistência: advocacia, esperança e novos sentidos para o 

Afeganistão 

O sexto tema evidencia que a música, como linguagem universal que promove identificação 

coletiva, se estabelece como um emblema de resistência e esperança, que promove os direitos 

humanos, retrata a imagem do Afeganistão e mantém vivo o desejo de retorno.  

Para o Dr. Sarmast, uma das justificativas da proibição da música pelo Talibã reside no 

medo que o grupo nutre em relação à capacidade da música de veicular mensagens que 

poderiam despertar a consciência coletiva sobre direitos fundamentais no país, especialmente 

entre aqueles que não têm acesso à alfabetização. Isso porque, conforme elucida o Estudante 6, 

a música emerge como “a língua que todos entendemos”, transformando-se em uma via de 

comunicação ágil e sensível, que, de acordo com o Estudante 7, “fala diretamente ao coração”.  

Como resposta ao pedido de partilha de um momento em que os alunos perceberam que a 

música teve um impacto significativo nos seus receptores, a Estudante 2 recordou que, durante 

o concerto no Carnegie Hall, onde testemunhou uma plateia tocada pela performance, com 

muitos espectadores demonstrando sua emoção por meio de flores e abraços ao final do 

espetáculo. Por sua vez, o Estudante 1 relembrou o concerto em Washington D.C. no qual 

interpretaram uma peça que carregava um significado profundo de pertencimento nacional, 

provocando uma intensa emoção coletiva na audiência, a ponto de ele mesmo se deixar levar 

pela comoção ao tocar e ao observar o público afegão cantando junto. 

Consoante ao Estudante 6, quando o ANIM executa composições sobre perda e esperança, 

as diferenças de idioma e cultura são transcendidas: “Depois do concerto, alguém me disse que 



 

49 

chorou porque sentiu a emoção na música e isso me mostrou o quão poderosa a música é. Ela 

pode tocar os corações, mesmo quando as pessoas não falam a mesma língua.”  

Assim sendo, conforme elucidado pelos relatos dos integrantes do ANIM, essa essência 

universal da música confere a ela uma capacidade singular de estabelecer conexões emocionais 

com o público, além de fomentar a empatia em relação às ideias que estão sendo 

compartilhadas. Diante dessa habilidade de evocar emoções coletivas, mesmo frente aos 

desafios da linguagem, a música no ANIM se firma como um instrumento eficaz para denunciar 

violações de direitos e promover a consciência social.  

Sabe-se que, ainda no Afeganistão, o ANIM já empregava a música como meio de 

advocacia. O Dr. Sarmast expressou sua convicção de que proporcionar aos jovens a chance de 

se manifestarem musicalmente representa “uma maneira de exercer a liberdade de expressão”, 

e destacou a Orquestra Zohra, formada unicamente por mulheres, como “o mais claro e o mais 

alto posicionamento da escola” em defesa da igualdade de gênero. Atualmente, com o instituto 

estabelecido em Portugal, essa missão se expande, transformando cada apresentação e gravação 

musical, de acordo com o Dr. Sarmast, em uma “oportunidade de advogar pelos direitos 

humanos, musicais e culturais do povo afegão”.  

Para o diretor do ANIM, a escola é, hoje, “a comunidade afegã que faz mais barulho fora 

do Afeganistão quando se trata de direitos das mulheres e direitos humanos”, posicionando-se 

“na linha de frente dessa advocacia”. Tiago enfatizou o papel político da escola no refúgio, 

apontando que, em meio à repressão no país, “há muita pouca gente, ou, se calhar, não há 

ninguém, que possa estar a lutar e demonstrar sua opinião sobre estes assuntos”. Diante da 

limitação à educação e da suspensão das liberdades civis no Afeganistão, os jovens do ANIM 

atuam como porta-vozes dos que foram silenciados, mantendo viva as reivindicações dos 

afegãos através da música, que é, segundo Tiago, “das poucas formas de luta que existe neste 

momento do povo afegão.” 

Os alunos, por sua vez, também compartilharam dessa visão ao atribuírem à música uma 

função de resistência e uma forma de demonstrar compromisso. A Estudante 2 declarou que, 

para ela, os concertos do ANIM não são apenas apresentações, mas mensagens que afirmam 

que “ainda há esperança para os afegãos”. A Estudante 3 manifesta um senso de 

responsabilidade ao utilizar sua voz em prol daqueles que, no Afeganistão, não têm como se 

manifestar, simbolizando sua música como “uma luz a qual ninguém pode desligar ou 

silenciar”. Por sua vez, o Estudante 6 reconhece que integrar o ANIM lhe confere um propósito, 

ao passo que fazer parte desse movimento “significa que minha voz importa, que eu posso me 

levantar contra o silêncio, medo e injustiça com meu instrumento, minha voz e minha música”.   



50 

 

Depois, simultaneamente às denúncias das violações cometidas no Afeganistão, os alunos 

do ANIM também percebem a música como uma ferramenta apta a desafiar estigmas e revelar 

uma perspectiva mais rica e otimista de seu país. Conforme a Estudante 5, a harmonia da música 

“consegue carregar mais do que simples palavras, carrega meu país e toda sua cultura”. Nesse 

sentido, a Estudante 2 diz que, normalmente, ao se pensar no Afeganistão, o que surge na mente 

das pessoas são “guerra, talibãs, coisas trágicas”, porém a música revela que “ainda há 

esperança por meio de músicos jovens que continuam a tocar a música afegã”. Para o professor 

Murad, a tarefa de propagar a “real face do Afeganistão” desafia a imagem negativa 

regularmente retratada pela mídia internacional: “Nós também temos uma boa cultura, uma boa 

colaboração com outras instituições.”  

Assim, os músicos do ANIM operam como representantes de um Afeganistão repleto de 

possibilidades, no qual reside a esperança de um eventual retorno. Com o vislumbre de um 

futuro no qual a música possa florescer como expressão cultural livre em seu país de origem, 

todos os afegãos entrevistados manifestaram seu desejo de retornar ao Afeganistão, vinculando 

essa aspiração, como menciona o Dr. Sarmast, à “retirada do talibã e ao retorno do Afeganistão 

ao caminho de progresso e desenvolvimento”.  

Transformando-se em um elo que conecta o presente ao anseio de um retorno, a Estudante 

4 afirma que tocar música proporciona força para crer que “um dia, de novo, voltaremos ao 

Afeganistão e seremos felizes”, enquanto que a Estudante 3 elucida que tocar música ao lado 

dos colegas é “uma lembrança de que nós estamos aqui trabalhando para que um dia possamos 

voltar e levar a música de volta ao nosso país”. Para Murad, essa aspiração de regresso se 

materializará em um amanhã no qual os estudantes passam a ser os próximos educadores do 

ANIM, reconhecendo neles “o futuro do Afeganistão”. Assim, segundo o professor, é 

fundamental manter viva a tradição no refúgio, para que, em um dia vindouro, possam voltar 

ao Afeganistão e compartilhar conhecimentos com as futuras gerações de alunos.  

Para o Dr. Sarmast, em conclusão, o retorno do ANIM ao Afeganistão é um objetivo claro. 

“Diante do que está acontecendo hoje no mundo da música e dos direitos culturais dos 

afegãos, quando tivermos a menor oportunidade de retornar, retornaremos. Para levar 

a música para os afegãos e, de novo, trazer a felicidade e a esperança para as crianças 

e para as mulheres afegãs através da possibilidade de estudar e aprender música. Este 

é o objetivo. Esta é a esperança. Estamos contando os momentos e os dias em que os 

talibãs vão colapsar ou algo vai acontecer e nós retornaremos. E, para isso, nós 

estamos muito ativos.” (Dr. Sarmast) 



 

51 

CAPÍTULO 5 

Discussão dos Resultados 
 

Este capítulo discute como os resultados do trabalho de campo se relacionam com o problema 

de investigação: “De que modo a música pode funcionar como uma ferramenta complexa e 

eficaz em contextos de refúgio”. Desse modo, e a fim de responder as cinco questões de 

investigação, os resultados serão analisados à luz das metodologias empregadas e do referencial 

teórico apresentado na revisão de literatura.  

Como evidenciado nos dois primeiros temas, a música, para os alunos do ANIM, possuía 

um significado afetivo que, após a sua entrada na escola de música, se ampliou. A prática 

musical, através do ANIM, passou a representar não apenas um aprendizado artístico, mas 

também liberdade, empoderamento, possibilidade de convivência entre diferentes grupos 

étnicos e reconstrução da cultura afegã. Isso, no entanto, até agosto de 2021, quando, com o 

retorno do regime Talibã ao poder, a música passou a ser percebida como uma fonte de perigo 

e de repressão, o que fez com que os membros da escola migrassem em busca de segurança. É 

a partir desse momento, então, que a música passa a ser vista sob uma nova perspectiva, dentro 

do contexto do refúgio.  

Já diante do cenário de migração forçada, o terceiro tema revelou que, para os músicos do 

ANIM, a prática musical se firmou como um meio resiliente de salvaguarda de suas raízes, 

atuando como uma espécie de “cola cultural” (Bohlman, 2011), que mantém vivas suas 

conexões sociais e identitárias, mesmo diante das rupturas provocadas pelo deslocamento 

forçado. Se, no Afeganistão, o ANIM já possuía como meta proteger e difundir a tradição 

musical afegã, em Portugal essa missão adquire um novo significado: a liberdade de tocar não 

apenas preserva esse vínculo, mas também o expande, criando oportunidades para a reinvenção 

cultural em sintonia com as realidades do refúgio. Nesse contexto, a música se transforma em 

um ícone de identidade e em um espaço que mantém suas tradições ao mesmo tempo que 

também permite que os refugiados as adaptem e reinterpretem conforme suas novas 

circunstâncias (Islam & Leshkova, 2019; Sengupta, 2023). 

Ainda, tornou-se claro que a prática da música afegã no ANIM também fomenta um 

ambiente no qual eles se sentem pertencentes. Quando os alunos dizem que seus colegas 

músicos representam uma “segunda família”, isso demonstra que a vivência musical os faz 

sentir-se em casa, revivendo memórias e tradições do seu país de origem, ao mesmo tempo em 

que solidifica laços afetivos nesse novo cenário (Solomon, 2015). O ANIM, então, torna-se um 



52 

 

espaço musical acolhedor intrinsecamente conectado ao bem-estar emocional desses jovens, 

uma vez que a música atua como uma forma de lembrança que oferece conforto e continuidade 

durante o período de exílio (Marsh, 2012).  

Em sentido semelhante, os jovens afegãos também identificam a música como escape 

emocional que lhes permite expressar sentimentos como saudade, tristeza e esperança, 

principalmente quando as palavras falham em transmitir essas emoções. Essa compreensão se 

alinha a estudos sobre refugiados e a música (Millar & Warwick, 2018; Lenette et al., 2015), 

bem como com investigações sobre a musicoterapia que revelam esse potencial de forma mais 

ampla (Bunt, 2012). Outrossim, os membros do ANIM reconhecem que a prática musical 

proporciona tranquilidade e um alívio temporário das adversidades enfrentadas no refúgio, já 

que os instrumentos atuam como um suporte contra o medo e a ansiedade, refletindo os achados 

da pesquisa de Kim et al. (2023) sobre arteterapia e refugiados.  

Para mais, os jovens também apontaram que são as atividades coletivas, como os ensaios, 

aulas e concertos, que fortalecem as conexões entre aqueles que compartilham histórias 

similares. Esse resultado é corroborado por estudos que destacam tanto a importância da música 

na vida de refugiados (Lenette et al., 2015; Crawford, 2016; Gilboa et al., 2009) quanto o 

potencial mais amplo das práticas artísticas coletivas na construção de ambientes seguros e 

acolhedores (Feen-Calligan et al., 2020). Apesar de a prática musical poder despertar uma 

sensação de melancolia nos alunos do ANIM ao evocar memórias de casa, as atividades em 

grupo são percebidas como uma maneira de converter essa emoção em suporte afetivo e 

esperança, reforçando o papel do instituto como uma comunidade que oferece um espaço 

seguro.  

Destarte, o tema quatro evidenciou as dificuldades enfrentadas no acolhimento de 

refugiados em Portugal. Corroborando com as críticas de Costa (2015), Nashed (2017), 

Vacchiano (2018) e Santinho (2013) às políticas atuais de integração, destacou-se que os 

estudantes do ANIM enfrentaram problemas de coordenação institucional e também se 

depararam com a ausência de apoio prometido. Somando-se ainda aos obstáculos sociais como 

o choque cultural, os resultados do estudo empírico apresentaram a necessidade de um processo 

de integração que valorizasse as vozes e as competências desses jovens afegãos, ultrapassando 

uma abordagem meramente assistencialista. É, então, nesse vácuo deixado pela falta de 

políticas de inclusão e programas de acolhimento efetivos que a atuação do ANIM se destacou 

ao empregar a música como um meio primordial de integração, proporcionando aos jovens a 

oportunidade de estabelecer diálogos interculturais, formar vínculos sociais, fortalecerem sua 

agência e, finalmente, serem reconhecidos como artistas no novo âmbito social.  



 

53 

Em um primeiro momento, constatou-se que a combinação dos repertórios afegãos e 

ocidentais propiciou uma inclusão mais fluida dos jovens ao novo panorama cultural, uma vez 

que, ao mesmo tempo em que manteve suas heranças culturais, também integrou novos traços. 

A hibridização musical deu origem a novas formas de expressão e facilitou o diálogo entre 

diferentes culturas, possibilitando uma comunicação intercultural. Assim, o que se percebeu foi 

que a música para os refugiados do ANIM configura-se como um espaço de negociação 

contínua de fronteiras culturais, fazendo com que a autenticidade musical dos jovens emerja 

como uma construção contínua que reflete as interações sociais e culturais experienciadas nas 

novas conjunturas (Stokes, 1994; Connell & Gibson, 2004; Bohlman, 2011; Baily & Collyer, 

2006; Parzer & Mijić, 2023; Pereira et al., 2021).   

Paralelamente, a integração dos afegãos também pôde ser visualizada pela atuação dos 

jovens em atividades conjuntas com os portugueses (Ager & Strang, 2008; ACNUR, 2013). No 

âmbito do ANIM, essa interação se concretizou nas experiências musicais coletivas que reúnem 

afegãos e portugueses em orquestras mistas, o que possibilita a convergência de estudantes de 

diferentes nacionalidades em torno de um objetivo comum. A música, assim, torna-se uma 

linguagem compartilhada que favorece a inclusão dos refugiados (Wagińska-Marzec, 2017; 

Crawford, 2016) e, ao mesmo tempo, traz à comunidade local benefícios que confirmam que a 

integração é um processo dinâmico e bilateral (Pires, 2003; OIM, 2019; ACNUR, 2005). 

Complementarmente, o quinto tema ampliou a reflexão sobre a integração dos jovens do 

ANIM em Portugal, explorando a agência e o reconhecimento social alcançados por meio da 

atividade musical. De acordo com os resultados obtidos, os jovens refugiados afirmam sua 

autonomia por meio de suas reações às circunstâncias que os cercam, assumindo o controle de 

suas próprias narrativas de transformação e reconstrução. A música, nesse contexto, atua como 

um espaço propício para a agência, propiciando maior autonomia e possibilitando uma mudança 

em sua posição social: do estereótipo de refugiados a indivíduos reconhecidos por suas culturas, 

vozes e trajetórias singulares (Bartulović & Kozorog, 2017). 

É nesse movimento que o protagonismo artístico se manifesta, sendo o momento no qual a 

música assume um propósito mais definido e os jovens ganham uma visibilidade ampliada de 

quem são e o que podem fazer. Isto posto, eles conseguem reafirmar suas identidades e 

estabelecer sua presença no panorama cultural, não apenas em virtude da situação de refúgio, 

mas também a partir dela. Logo, ao longo desse processo de transformação de suas experiências 

migratórias em força e resiliência (Marsh, 2012), os jovens afegãos compartilharam que 

passaram a ser reconhecidos não apenas como pessoas que necessitam de apoio, mas como 

agentes culturais (Kasinitz & Martiniello, 2019; Millar & Warwick, 2018; Ruud, 2010). Essa 



54 

 

transformação ampliou o sentimento de pertencimento, fomentou relações mais justas e 

evidenciou, novamente, como a inclusão de refugiados na sociedade receptora possui uma 

natureza relacional. Os resultados, portanto, corroboram com o que a literatura já sugere quando 

diz que a arte se configura como um instrumento de autonomia e cidadania cultural (Ferro, 

2016; Marinucci, 2017; Damery & Mescoli, 2020), proporcionando um espaço onde é viável 

superar adversidades, estabelecer conexões, elevar a autoconfiança e estimular a participação 

comunitária (Pereira et al., 2021; Santinho, 2022). 

O sexto tema, por seu turno, revelou que a música também é apta a atuar como uma 

linguagem universal que sensibiliza, fomenta a empatia e fortalece laços de solidariedade em 

torno da causa afegã (Elenisio, 2023; Thorsén, 2013; Bhowmik & Rogaly, 2023; Olafsen et al., 

2017). Se, no Afeganistão, ela já atuava como agente de transformação social, no contexto do 

refúgio essa função se amplificou, transformando-se em uma ferramenta de denúncia contra a 

opressão e de reivindicação de direitos humanos, como a equidade de gênero e a liberdade de 

expressão. Dessa forma, cada apresentação do ANIM no exílio passou a se tornar um espaço 

cultural de esperança, resistência e visibilidade para as vozes afegãs (Kanaaneh, 2013; Dao, 

2014; Olafsen et al., 2017).  

Por fim, evidenciou-se também que a música no ANIM rompe com os estigmas associados 

à imagem do Afeganistão ao oferecer uma perspectiva do país que se distancia da narrativa 

predominante centrada em conflitos e desastres, dialogando com os estudos de Bui (2016) sobre 

a produção artística de refugiados. Simultaneamente, para além de ser uma manifestação no 

presente, a música se apresentou como um elo para o futuro, simbolizando a aspiração dos 

estudantes por um amanhã mais equitativo e esperançoso, em consonância com Thorsén (2013). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

55 

Conclusão 
 

Com uma abordagem interdisciplinar, a pesquisa uniu os temas da Migração e da Sociologia da 

Cultura em uma investigação que buscou compreender de que modo a música pode funcionar 

como uma ferramenta complexa e eficaz em contextos de refúgio. Utilizando como estudo de 

caso as vivências dos jovens músicos do ANIM, o trabalho concluiu que a prática musical do 

instituto afegão em Portugal não apenas manteve suas funções originais, como também adquiriu 

novas dimensões significativas.  

Por meio de um diálogo com os quatro eixos principais identificados na revisão de 

literatura, a presente investigação apontou a importância multifacetada da música no refúgio, 

sendo observado que ela permeia, simultaneamente, diferentes esferas da vida dos membros do 

ANIM. Assim sendo, inicialmente, foi possível perceber que a prática musical continuou a 

funcionar como uma ponte para a promoção do diálogo entre diferentes culturas e o 

estabelecimento de redes sociais. No exílio, a incorporação de elementos ocidentais ao 

repertório afegão e as atividades em grupo das orquestras mistas, auxiliam os jovens refugiados 

a se sentirem integrados e a cultivarem um sentimento de pertencimento à sociedade que os 

acolheu. A música, aqui, se revela como uma linguagem comum que estimula a empatia, o 

encontro e a formação de laços entre os alunos afegãos e portugueses.   

Conforme essas interações se estabeleceram, a música se mostrou um reduto de preservação 

e reinvenção da identidade, onde memórias e tradições afegãs se cruzam com as influências 

locais. Esse entrelaçamento cultural propiciou um processo de hibridização que salvaguarda a 

herança afegã, ao mesmo tempo em que abre caminhos para novas formas de expressão e 

reconhecimento. As transformações, por consequência, fizeram com que a música se tornasse 

um veículo de emancipação, empoderamento e revitalização cultural, passando a representar 

resistência, memória e manutenção das conexões afetivas. Ao longo desse processo, inclusive, 

os jovens começaram a reivindicar sua agência e protagonismo artístico, o que fez com que 

deixassem de ser percebidos apenas como refugiados para se afirmarem como artistas com voz.  

Paralelamente, a música se consolidou como um canal de manifestação de emoções e 

resiliência, atuando como uma extensão simbólica das relações familiares e comunitárias. 

Através da música, os refugiados conseguem enfrentar sentimentos de perda, saudade e 

incerteza, proporcionando alívio em relação à ansiedade e ao medo e também a reconstrução 

de laços afetivos que intensificam a sensação de continuidade no refúgio. Depois, a prática 

musical no ANIM também preservou e ampliou sua dimensão política ao, no exílio, denunciar 

as opressões vividas no Afeganistão, reivindicar direitos fundamentais e, ainda, buscar 



56 

 

apresentar uma imagem do país que transcenda crises humanitárias e estabeleça empatia. Para 

os jovens afegãos, então, a música é o elo que liga o presente no refúgio com um futuro no 

Afeganistão sem o Talibã, mantendo viva a esperança dos alunos de um dia poderem retornar 

à casa.  

No contexto do ANIM, então, a música firmou-se como uma prática notavelmente plural: 

simultaneamente cultural, social, emocional e política, instruída a fomentar inclusão, bem-estar, 

reconhecimento e resistência simbólica, além de inspirar esperança e visões de um futuro 

promissor. Assim, os resultados do presente estudo responderam às perguntas de pesquisa 

inicialmente colocadas, o que permite, finalmente, apontar contribuições significativas em 

diferentes âmbitos. 

No que tange ao âmbito acadêmico, é possível destacar a importância de uma perspectiva 

interdisciplinar para perceber como a música tem a capacidade de entrelaçar diversos aspectos 

do contexto de refúgio. Ao articular em uma única investigação os quatro principais eixos da 

literatura existente sobre os temas em questão, a presente dissertação enriquece a maneira de 

analisar o objeto de estudo. Ademais, o enfoque particular na música como forma de expressão 

artística e cultural amplifica o debate acadêmico ao expor nuances que, por vezes, são 

generalizadas ou negligenciadas em pesquisas gerais sobre arte e cultura. Dessa maneira, este 

trabalho não apenas reforça pontos já questionados na literatura, como igualmente traz novos 

ponto de vistas e parâmetros que apoiam o conhecimento da música como uma atividade 

multifacetada.  

De forma concomitante, no plano social, os resultados expõem que círculos musicais 

apoiam o fortalecimento da sensação de pertencimento, da empatia e da colaboração, 

originando benesses tanto para o bem-estar emocional individual quanto para a edificação de 

elos interculturais entre os refugiados e a comunidade acolhedora. Já no contexto político e 

institucional, observou-se que iniciativas musicais que enfatizam a autonomia dos imigrantes 

têm o potencial de desempenhar uma função vital na integração sociocultural e na 

ressignificação das identidades. Nesse panorama, a música se configura como um meio de 

expressão e voz, viabilizando que os refugiados, de sua própria maneira, exijam seus direitos, 

dividam vivências e teçam novas narrativas de suas trajetórias. Assim, a pesquisa aponta 

caminhos que podem contribuir para a formulação de políticas públicas e programas de 

acolhimento voltados para a promoção da autonomia, do protagonismo e da visibilidade dos 

refugiados em diversas circunstâncias de refúgio.  

No que diz respeito ao alcance dessas contribuições, é fundamental ressaltar que, mesmo 

que o grupo analisado possua formação musical anterior, os resultados evidenciam que a 



 

57 

relevância da música supera a presença de uma qualificação específica. Isso porque a prática 

musical apresenta-se de forma democrática e versátil, sendo capaz de beneficiar os refugiados, 

independentemente de suas habilidades, incluindo, assim, aqueles sem experiência artística 

anterior. Logo, tal certificação estende a abrangência da música em contextos de deslocamento 

forçado, evidenciando sua qualificação como uma ferramenta acessível e transformadora na 

vida de diferentes grupos migrantes. 

Por outro lado, não obstante essas contribuições, é imprescindível também reconhecer as 

limitações inerentes à pesquisa. Considerando que o estudo de caso se concentrou no ANIM, 

um grupo de refugiados afegãos estabelecidos em território português, não foram considerados 

cenários de crise humanitária ativa. Assim, essa restrição a refugiados já assentados 

comprometeu a capacidade de generalizar os resultados para contextos de refúgio menos 

estáveis, uma vez que as condições voláteis de crises humanitárias ativas, nas quais os 

indivíduos ainda não dispõem de acesso a residência, poderiam levar a que a música assumisse 

formas diversas sob diferentes pressões sociais e políticas.  

Além disso, apesar de terem sido incluídos depoimentos que indicaram percepções da 

sociedade de acolhimento, essas foram pontuais e não suficientemente aprofundadas para 

abranger a diversidade de perspectivas que permeiam a comunidade portuguesa. Dessa forma, 

considerando que a investigação foi delimitada para a vivência dos refugiados, a falta de uma 

análise mais minuciosa da comunidade que os acolhe restringiu a obtenção de uma 

compreensão mais aprofundada do outro lado da integração enquanto processo relacional e de 

mão dupla.  

Entretanto, essas limitações não reduzem a relevância da dissertação, mas, ao contrário, 

sinalizam novas direções para a pesquisa e a prática. Assim, em um primeiro momento, cabe 

sugerir a ampliação da investigação sobre o processo de integração de refugiados pela música 

a partir das perspectivas da comunidade que acolhe, expandindo a análise das dinâmicas 

relacionais desse processo. Ademais, também se sugere que futuras pesquisas realizem a análise 

do papel da música em cenários de crise humanitária ativa, nas quais a instabilidade das 

circunstâncias pode modificar a função das práticas musicais, demandando uma análise mais 

crítica da utilização deste tipo de estratégia.  

No âmbito prático, considerando a relevância demonstrada da música para os refugiados 

quando na promoção de sua autonomia, são apresentadas referências para futuras intervenções 

institucionais e políticas públicas que sejam mais inclusivas. O reconhecimento dos refugiados 

como protagonistas culturais traz a oportunidade de fortalecer sua agência e ampliar suas vozes, 

o que, nessa direção, faz com que a música revele-se como um meio de expressão e estruturação 



58 

 

de narrativas, oportuna para a consolidação de redes de suporte na comunidade, a promoção do 

bem-estar emocional e a criação de ambientes de engajamento cultural, social e político.  

Frente a essas perspectivas futuras, enfim, torna-se indiscutível que, com a música, faz-se 

possível a superação de interpretações superficiais e estereotipadas sobre o deslocamento 

forçado, o que apoia o estabelecimento de espaços mais acolhedores, inclusivos e participativos. 

Desse modo, a música faz-se meio de resistência, reconstrução e transformação, colaborando 

para a constituição de agendas públicas mais justas e emancipatórias que integram diferentes 

âmbitos da vida no refúgio.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

59 

Referências Bibliográficas 

 
Babbie, E. R. (2020). The practice of social research (15th ed.). Cengage Learning. 

Bryman, A. (2012). Social Research Methods (4th ed.). Oxford University Press. (Original work published 2001)  

Gould, G. (Anfitrião). (2024, 24 de outubro). Afghanistan’s Ahmad Sarmast: Keeping music alive [Entrevista com 

Ahmad Sarmast] [Podcast]. Glenn Gould Foundation. https://www.glenngould.ca/podcast/afghanistans-

ahmad-sarmast-keeping-music-alive/?doing_wp_cron=1757242805.1894969940185546875000.  

Regulamento - 2021/1147 - EN - EUR-Lex, Europa.eu (2021). https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/PT/TXT/?uri=CELEX:32021R1147. 

Achakzai, N. K. (2022). Afghanistan during the Taliban 2.0 Heading towards Devestation. Siazga Research 

Journal, 1(2), 66–72. https://doi.org/10.58341/srj.v1i2.12. 

Afghanistan National Institute of Music. (n.d.-a). About Us. Afghanistan National Institute of Music ; ANIM. 

Retrieved March 6, 2025, from http://anim-music.org/about-us. 

Afghanistan National Institute of Music. (n.d.-b). Ensembles. Afghanistan National Institute of Music | ANIM. 

Retrieved March 7, 2025, from https://www.anim-music.org/ensembles. 

Afghanistan National Institute of Music. (n.d.-c). Music for Social Change. Afghanistan National Institute of 

Music | ANIM. Retrieved March 7, 2025, from https://www.anim-music.org/music-for-social-change. 

Afghanistan National Institute of Music. (n.d.-d). Our History. Afghanistan National Institute of Music; ANIM. 

Retrieved March 6, 2025, from https://www.anim-music.org/our-history. 

Ager, A., & Strang, A. (2008). Understanding Integration: A Conceptual Framework. Journal of Refugee Studies, 

21(2), 166–191. https://scispace.com/papers/understanding-integration-a-conceptual-framework-4hht6n3gt0 

Aikins, M., & Huylebroek, J. (2021, August 25). The Taliban wants to forget the past, a leader tells The Times, 

but there will be some restrictions. The New York Times. 

https://www.nytimes.com/2021/08/25/world/asia/taliban-spokesman-interview.html. 

Baily, J., & Collyer, M. (2006). Introduction: Music and Migration. Journal of Ethnic and Migration Studies, 

32(2), 167–182. https://doi.org/10.1080/13691830500487266. 

Barbosa Junior, E. R., & Correa, T. P. (2023). Melodias de resistência: a música como voz e força transformadora 

no Brasil. Revista Científica Multidisciplinar Núcleo Do Conhecimento, 04(12), 54–72. 

https://www.nucleodoconhecimento.com.br/arte/melodias-de-resistencia. 

Bartulović, A., & Kozorog, M. (2017). Gender and Music-Making in Exile: Female Bosnian Refugee Musicians 

in Slovenia. Two Homelands, 46. https://doi.org/10.3986/dd.2017.2.3. 

Bhowmik, M., & Rogaly, B. (2023). In search of unbordered homelands: Exploring the role of music in building 

affective internationalist politics of solidarity. The Sociological Review, 71(2), 406–423. 

https://doi.org/10.1177/00380261231152039. 

Bohlman, P. V. (2011). When Migration Ends, When Music Ceases. Music and Arts in Action, 3(3), 148–165. 

https://www.researchgate.net/publication/279688873_When_Migration_Ends_When_Music_Ceases 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using Thematic Analysis in Psychology. Qualitative Research in Psychology, 

3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Bui, L. (2016). The Refugee Repertoire: Performing and Staging the Postmemories of Violence. MELUS: Multi-

Ethnic Literature of the United States, 41(3), 112–132. https://doi.org/10.1093/melus/mlw034 



60 

 

Bui, Y. N. (2014). How to Write a Master′s Thesis . Sage. 

Bunt, L. (2012). Music therapy: a resource for creativity, health and well-being across the lifespan. In O. Odena 

(Ed.), Musical Creativity: Insights from Music Education Research (pp. 165–181). Routledge. https://uwe-

repository.worktribe.com/index.php/preview/950689/019%20Bunt_Ch%209.pdf 

Butt, J. (2024). The Propagation of Virtue and Prevention of Vice Law, translated into English. Afghanistan 

Analysts Network. https://www.afghanistan-analysts.org/en/reports/political-landscape/the-propagation-of-

virtue-and-prevention-of-vice-law-translated-into-english/ 

Connell, J., & Gibson, C. (2004). World music: deterritorializing place and identity. Progress in Human 

Geography, 28(3), 342–361. https://doi.org/10.1191/0309132504ph493oa 

Costa, P. M. (2015). O interculturalismo político e a integração dos imigrantes: o caso português. Repositorio 

Aberto Universidade Aberta, 14(30), 56–71. Política & Sociedade. https://doi.org/ISSN%202175-7984 

Crawford, R. (2016). Creating unity through celebrating diversity: A case study that explores the impact of music 

education on refugee background students. International Journal of Music Education, 35(3), 343–356. 

https://doi.org/10.1177/0255761416659511 

Damery, S., & Mescoli, E. (2019). Harnessing Visibility and Invisibility through Arts Practices: Ethnographic 

Case Studies with Migrant Performers in Belgium. Arts, 8(2), 49. https://doi.org/10.3390/arts8020049 

Dao, L. (2014). Refugee Representations: Southeast Asian American Youth, Hip Hop, and Immigrant Rights. 

Amerasia Journal, 40(2), 88–109. https://doi.org/10.17953/amer.40.2.tk41048g532t7645 

Decisão de execução - 2022/382 - EN - EUR-Lex. (2022). Europa.eu. https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/PT/TXT/?uri=CELEX:32022D0382 

ECRE. (2017). Why inclusion rather than integration? – Interview with ECRE Policy Officer on Refugee Inclusion 

Tamim Nashed | European Council on Refugees and Exiles (ECRE). Ecre.org. https://ecre.org/why-inclusion-

rather-than-integration-interview-with-ecre-policy-officer-on-refugee-inclusion-tamim-nashed/ 

Eisenstadt, S. N. (1953). Analysis of patterns of immigration and absorption of immigrants. Population Studies, 

7(2), 167–180. https://doi.org/10.1080/00324728.1953.10415301 

Feen-Calligan, H., Ruvolo Grasser, L., Debryn, J., Nasser, S., Jackson, C., Seguin, D., & Javanbakht, A. (2020). 

Art therapy with Syrian refugee youth in the United States: An intervention study. The Arts in Psychotherapy, 

69, 101665. https://doi.org/10.1016/j.aip.2020.101665 

Ferro, L., Raposo, O., Cordeiro, G., Lopes, J. T., Veloso, L., Nico, M., Abrantes, M., Abrantes, P., Varela, P., & 

Bento, R. (2016). O Trabalho da Arte e a Arte do Trabalho: Circuitos Criativos de Artistas Imigrantes em 

Portugal. Observatório das Migrações. ACM, I.P. 

Flick, U. (2014). An introduction to qualitative research (5th ed.). Sage. (Original work published 1998) 

Flick, U. (2020). Introducing Research Methodology (3rd ed.). SAGE. (Original work published 2011) 

Fundação Calouste Gulbenkian. (2023, May 5). Deixar tudo para não deixar a música. Fundação Calouste 

Gulbenkian. https://gulbenkian.pt/read-watch-listen/deixar-tudo-para-nao-deixar-a-musica/ 

Gilboa, A., Yehuda, N., & Amir, D. (2009). Let’s talk music: A musical-communal project for enhancing 

communication among students of multi-cultural origin. Nordic Journal of Music Therapy, 18(1), 3–31. 

https://doi.org/10.1080/08098130802610999 



 

61 

Hall, S. A. (2023, August 1). Taliban burns musical instruments in bonfire, declaring “music causes moral 

corruption.” Classic FM. https://www.classicfm.com/music-news/taliban-sets-fire-musical-instruments-

afghanistan/ 

IOM. (2019). Glossary on Migration . https://publications.iom.int/system/files/pdf/iml_34_glossary.pdf 

Islam, A., & Leshkova, S. (2019). Preservation of Cultural Heritage Reflected in the Musical Tradition. In E. Seda 

Koç (Ed.), Perspectives of Arts and Social Studies Vol. 4 (Vol. 4, Issue 2). Book Publisher International. 

https://core.ac.uk/download/pdf/334459663.pdf 

Stake, R. E. (2016). A arte de investigação com estudos de caso (4th ed.). Fundação Calouste Gulbenkian. 

(Original work published 1995)  

The propagation of virtue and prevention of vice law, (2024). https://www.afghanistan-analysts.org/en/wp-

content/uploads/sites/2/2024/08/Law-on-Virtue-and-Vice-Basic.pdf. Tradução não oficial da AAN. 

Kanaaneh, M. (2013). Introduction: Do Palestinian Musicians Play Music or Politics? In M. Kanaaneh, S.-M. 

Thorsén, H. Bursheh, & D. McDonald (Eds.), Palestinian Music and Song: expression and resistance since 

1900 (pp. 1–11). Indiana University Press. https://yplus.ps/wp-content/uploads/2021/01/Kanaaneh-M.-

Thorsen-S.-M.-Bursheh-H.-and-McDonald-D.-A.-eds.-Palestinian-Music-and-Song.pdf 

Kasinitz, P., & Martiniello, M. (2019). Music, migration and the city. Ethnic and Racial Studies, 42(6), 857–864. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2019.1567930 

Kim, S.-Y., Lee, J. S., & Choi, H. (2023). The Effects of Art Therapy on Anxiety and Distress for Korean–

Ukrainian Refugee: Quasi-Experimental Design Study. Healthcare, 11(4), 466. 

https://doi.org/10.3390/healthcare11040466 

Lenette, C., Weston, D., Wise, P., Sunderland, N., & Bristed, H. (2015). Where words fail, music speaks: the 

impact of participatory music on the mental health and wellbeing of asylum seekers. Arts & Health, 8(2), 

125–139. https://doi.org/10.1080/17533015.2015.1037317 

Lins, H. (2022). Afegãs, mulheres e músicas. Uma combinação proibida pelos talibãs que se reconstrói em 

Portugal. CNN Portugal. https://cnnportugal.iol.pt/afeganistao/musica/afegas-mulheres-e-musicas-uma-

combinacao-proibida-pelos-talibas-que-se-reconstroi-em-portugal/20220521/621379330cf21a10a420b3f6 

Marinucci, R. (2022). Artistic expressions as ways to preserve and open space for migrants and refugees. REMHU: 

Revista Interdisciplinar Da Mobilidade Humana, 30(66), 15–21. https://doi.org/10.1590/1980-

85852503880006602 

Marsh, K. (2016). Creating bridges: music, play and well-being in the lives of refugee and immigrant children and 

young people. Music Education Research, 19(1), 60–73. https://doi.org/10.1080/14613808.2016.1189525 

Mathiesen, J. V., & Vestenskov, D. (2024). Introduction: Understanding and Engaging with Afghanistan after 

August 2021. In J. V. Mathiesen & D. Vestenskov (Eds.), Still Here - Understanding and Engaging with 

Afghanistan after August 2021. The Scandinavian Military Press. 

https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/95708/still-here.pdf 

Millar, O., & Warwick, I. (2018). Music and refugees’ wellbeing in contexts of protracted displacement. Health 

Education Journal, 78(1), 67–80. https://doi.org/10.1177/0017896918785991 

Ng, K. (2023, July 31). Afghanistan: Taliban burn “immoral” musical instruments. BBC News. 

https://www.bbc.com/news/world-asia-66357611 



62 

 

Olafsen, H., Ali, M., McCord, M., & Cazan, R. (2017). Breaking the Chain of Silence: Political Activism and 

Social Justice in Omar Offendum’s Syrian-American Hip-Hop. Volume 14, Issue 1, 14(1). 

https://doi.org/10.33697/ajur.2017.008 

Oliveira, C. R. (2023). Requerentes e Beneficiários de Proteção Internacional em Portugal (1a ed.). Observatório 

das Migrações, Coleção Imigração em Números OM. 

Parzer, M., & Mijić, A. (2023). Continuity or Change? How Migrants’ Musical Activities (Do not) Affect Ethnic 

Boundaries. In W. Sievers (Ed.), Cultural Change in Post-Migrant Societies - Re-Imagining Communities 

Through Arts and Cultural Activities (pp. 39–58). Springer International Publishing. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-39900-8_3 

Pereira, T. M., Arez, A., Martins, C., Campos, J., Hortas, M. J., & Vieira, N. (2021). Integr(Arte): Imigração, 

Artes, Educação e Experiências Locais de Integração (1a ed. - Estudos 67). Observatório das Migrações, 

ACM, I.P. 

Pires, R. P. (2003). Migrações e Integração: Teoria e Aplicações à Sociedade Portuguesa. Celta. 

Portugal acolhe 273 pessoas oriundas do Afeganistão. (2021). In XXII Governo - República Portuguesa. 

https://www.portugal.gov.pt/pt/gc22/comunicacao/comunicado?i=portugal-acolhe-273-pessoas-oriundas-

do-afeganistao. Nota à comunicação social. 

Resolução do Conselho de Ministros n.o 166/2021, Diariodarepublica.pt (2021). 

https://diariodarepublica.pt/dr/detalhe/resolucao-conselho-ministros/166-2021-175659859. Diário da 

República n.o 238/2021, Série I de 2021-12-10, páginas 12 - 13. 

Rahimi, H. (2024). How the Taliban are Institutionalizing the Propagation of Virtue and Enjoinment of Vice in 

Afghanistan. Afghanistan, 7(supplement), 92–111. https://doi.org/10.3366/afg.2024.0146 

Ruud, E. (2010). Music therapy : a perspective from the humanities. Barcelona Publishers. 

Santinho, C. (2022). A arte enquanto potenciadora de inclusão social de refugiados e imigrantes. Estudos de caso, 

em Portugal. REMHU: Revista Interdisciplinar Da Mobilidade Humana, 30(66), 141–164. 

https://doi.org/10.1590/1980-85852503880006609 

Santinho, M. C. (2013). Afinal, que asilo é este que não nos protege? Etnografica, 17(1), 5–29. 

https://doi.org/10.4000/etnografica.2522 

Santos Silva, A. (2021). O apoio a refugiados afegãos: o contributo de Portugal. [Artigo de Opinião] XXII 

Governo - República Portuguesa. https://www.portugal.gov.pt/pt/gc22/comunicacao/intervencao?i=artigo-

do-ministro-de-estado-e-dos-negocios-estrangeiros-o-apoio-a-refugiados-afegaos-o-contributo-de-portugal 

Schramm, A. R. (1989). Music and Tradition: From Native to Adopted Land through the Refugee Experience. 

Yearbook for Traditional Music, 21, 25–35. https://doi.org/10.2307/767766 

Semple, M. (2024). Local Responses to Authoritarianism Under the Taliban Emirate. In J. V. Mathiesen & D. 

Vestenskov (Eds.), Still Here – Understanding and Engaging with Afghanistan after August 2021. The 

Scandinavian Military Press. https://library.oapen.org/bitstream/handle/20.500.12657/95708/still-here.pdf 

Sengupta, R. (2023). Negotiating Minority Identities in Europe Through Cultural Preservation: Music as Heritage 

among the Dutch Hindustani Diaspora in the Netherlands. Journal of Intercultural Studies, 45(1: 

(Inter)cultural Heritage and Migrants’ Inclusion – Bridging the Gap), 1–16. 

https://doi.org/10.1080/07256868.2023.2244899 



 

63 

Solomon, T. (2015). Theorizing Diaspora and Music. Urban People. Lidé Mesta, 17(2), 201–219. 

https://doi.org/10.14712/12128112.3399 

Stokes, M. (1997). Introduction: Ethnicity, Identity and Music. In M. Stokes (Ed.), Ethnicity, Identity and Music: 

The Musical Construction of Place. https://music.arts.uci.edu/abauer/Cross-

Cultural/readings/Stokes_Ethnicity_Identity_Music.pdf 

Thorsén, S.-M. (2013). Palestinian Music: Between Artistry and Political Resistance. In M. Kanaaneh, S.-M. 

Thorsén, H. Bursheh, & D. A. McDonald (Eds.), Palestinian Music and Song: expression and resistance 

since 1900 (pp. 156–174). Indiana University Pres. https://yplus.ps/wp-content/uploads/2021/01/Kanaaneh-

M.-Thorsen-S.-M.-Bursheh-H.-and-McDonald-D.-A.-eds.-Palestinian-Music-and-Song.pdf 

UNAMA. (2024). De Facto Authorities’ Moral Oversight in Afghanistan: Impacts on Human Rights . UNAMA. 

https://unama.unmissions.org/sites/default/files/moral_oversight_report_english_final.pdf 

UNHCR. (2005). Conclusion on Local Integration, No. 104 (LVI) - 2005. UNHCR. 

https://www.unhcr.org/publications/conclusion-local-integration 

UNHCR. (2013). A New Beginning: Refugee Integration in Europe. UNHCR. https://www.unhcr.org/media/new-

beginning-refugee-integration-europe 

UNHCR. (2025). Global Trends report 2024 | UNHCR. In UNHCR. https://www.unhcr.org/global-trends-report-

2024 

União Europeia. (2022). Regulamento - 516/2014 - EN - EUR-Lex. Europa.eu. https://eur-lex.europa.eu/legal-

content/PT/TXT/?uri=CELEX:32014R0516 

Vacchiano, F. (2018). On marginal inclusion: refugees at the fringes of citizenship in Portugal. In S. Aboim, P. 

Granjo, & A. Ramos (Eds.), Changing Societies: Legacies and Challenges (pp. 99–112). Lisbon: Imprensa 

de Ciências Sociais. https://www.ics.ulisboa.pt/books/book1/ch04.pdf. Vol. i. Ambiguous Inclusions: Inside 

Out, Inside In. 

Van Campenhoudt, L., Marquet, J., & Quivy, R. (2023). Manual de investigação em ciências sociais (J. M. 

Marques & et al., Trans.; 2nd ed.). Lisboa Gradiva. (Original work published 1995)  

Voice of America. (2022, August 11). Symphony of Courage (S1, E38) | 52 Documentary (Vídeo). In YouTube. 

https://www.youtube.com/watch?v=7LDIoaSCQDo 

Wagińska-Marzec, M. (2017). Music as a tool for the integration of refugees in germany. Przegląd Zachodni, II. 

https://iz.poznan.pl/plik,pobierz,2230,5fd3e6d58797c65307e75fdeaa04d98a/10.%20Waginska.pdf?plik,pob

ierz,2230,5fd3e6d58797c65307e75fdeaa04d98a/10.%20Waginska.pdf](https://iz.poznan.pl/plik,pobierz,22

30,5fd3e6d58797c65307e75fdeaa04d98a/10.%20Waginska.pdf?plik,pobierz,2230,5fd3e6d58797c65307e7

5fdeaa04d98a/10.%20Waginska.pdf) 

Wertheimer, T. (2021). Afghan music school falls silent under Taliban rule. BBC News. 

https://www.bbc.com/news/world-asia-58344197 

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Sage Publications  

 

 

 



64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

65 

ANEXOS 
 

ANEXO A – Guiões de Entrevistas 

 

1. ALUNOS DO ANIM  

Nome Name / Idade Age / Ano escolar School year / Instrumento principal Main instrument / 

Onde mora e com quem divide o espaço Where do you live and with whom share the space with 

 

A vida no Afeganistão Life in Afghanistan 

1.Como e quando começou o seu interesse por ouvir e tocar música? Na sua família e 

comunidade, a música era incentivada ou havia resistência? How and when did your interest in 

listening to and playing music begin? In your family and community, was music encouraged or 

was there resistance? 

2.Como você conheceu a ANIM e como foi sua experiência como aluno do instituto no 

Afeganistão antes da chegada do Talibã? Que oportunidades e desafios existiam? How did you 

get to know ANIM and what was your experience as a student at the institute in Afghanistan 

before the return of the Taliban? What opportunities and challenges did you face? 

3.Houve um momento específico em que percebeu que a música estava em risco no 

Afeganistão? Como isso afetou sua vida? Was there a specific moment when you realized that 

music was at risk in Afghanistan? How did that affect your life?  

 

A vinda para Portugal The arrival in Portugal  

4.Quando você soube que precisaria deixar o Afeganistão? O que é que foi mais importante 

para você nesse momento?  When did you know you would have to leave Afghanistan? What 

was most important to you at that moment? 

5.Como foi tocar música novamente no novo país? O que você se recorda desse momento? How 

was it to play music again in the new country? What do you remember about that moment? 

 

Preservação e dinamicidade cultural Preservation and cultural dynamism 

6.Você acredita que a música afegã ajuda a criar um espaço de pertencimento entre os membros 

da ANIM? Do you believe that Afghan music helps create a sense of belonging among the 

members of ANIM? 



66 

 

7.O que é que tocar a música do Afeganistão noutro país representa para você? What does 

playing Afghan music in another country represent to you? 

8.Desde que a ANIM está em Portugal, elementos específicos da música portuguesa foram 

incorporados no ensino e na prática musical? Quais? Since ANIM has been in Portugal, have 

specific elements of Portuguese music been incorporated into teaching and musical practice? 

Which ones? 

9.O que é que você entende por diálogo intercultural e de que forma o ANIM contribui para 

isso? What do you understand by intercultural dialogue and how does ANIM contribute to it? 

 

Integração sociocultural Sociocultural Integration 

10.O que é para você estar integrado em Portugal? Que papel tem a música nessa integração 

que está a fazer? What does it mean for you to be integrated in Portugal? What role does music 

play in this integration you are experiencing? 

11.Com a sua trajetória musical, você sente que sua identidade como músico passou a ser mais 

forte do que a de refugiado na forma como as pessoas te veem?  With your musical journey, do 

you feel that your identity as a musician has become stronger than your identity as a refugee in 

the way people see you? 

 

Bem-estar emocional Emotional well-being 

12.Que papel a música tem exercido no seu bem-estar? What role has music played in your 

well-being? 

13.A participação nas aulas, ensaios e concertos da ANIM (atividades em grupo) ajudam no 

seu bem-estar emocional e na conexão com outras pessoas após a vinda para Portugal? Quer 

partilhar alguns exemplos? Does participating in ANIM's classes, rehearsals, and concerts 

(group activities) help with your emotional well-being and connection with others after coming 

to Portugal? Do you want to share some examples? 

 

Voz e advocacia Voice and advocacy 

14.A ANIM procura utilizar a música como uma forma de denunciar injustiças e reivindicar 

direitos, o que significa para você fazer parte disso? ANIM seeks to use music as a way to 

denounce injustices and claim human rights. What does it mean to you to be part of this? 

15.Você acha que a música é um meio eficiente para transmitir essas mensagens? Por que? 

Pode compartilhar um momento marcante em que percebeu que sua música teve um impacto 

significativo sobre o público? Do you think that music is an efficient way to transmit those 



 

67 

messages? Why? Can you share a memorable moment when you realized your music had a 

significant impact on the audience? 

 

Conclusão Conclusion 

16.Por fim, gostaria de acrescentar mais alguma coisa que seja importante para você? Finally, 

would you like to add anything else that is important to you? 

 

2. DIRETOR E FUNDADOR DO ANIM - DR. AHMAD SARMAST  

A fundação da ANIM e o contexto afegão The Foundation of ANIM and the Afghan Context 

1.Sendo o ANIM a primeira e única escola de música no Afeganistão, o que o motivou a fundá-

la? Houve algum evento específico que fez o senhor perceber essa necessidade? Being the first 

and only music school in Afghanistan, what motivated you to found ANIM? Was there any 

specific event that made you realize this need? 

2.Mesmo antes de o Talibã tomar o poder, o ANIM já enfrentava ameaças. De que forma o 

instituto lidava com essas repressões? Even before the Taliban return to power, ANIM was 

already facing threats. How did the institute deal with these repressions?  

 

A evacuação e a chegada a Portugal Evacuation and Arrival in Portugal 

3.Qual foi o momento em que ficou claro que o ANIM não poderia mais permanecer no 

Afeganistão? What was the moment when it become clear that ANIM could no longer remain 

in Afghanistan?  

4.Ao chegar a Portugal, como foi o processo de reorganização do instituto e de continuidade do 

ensino musical? After the arrival in Portugal, how was the process of reorganizing the institute 

and ensuring the continuity of musical education? 

 

Preservação e dinamicidade cultural Preservation and cultural dynamism 

5.Quais estratégias o ANIM tem adotado para preservar e promover a cultura afegã no contexto 

de refúgio? What strategies has ANIM adopted to preserve and promote Afghan culture in the 

context of refuge? 

6.De que forma o instituto equilibra a preservação das tradições musicais afegãs com sua 

vocação para o diálogo intercultural? Houve mudanças nessa abordagem desde a chegada a 

Portugal? How does the institute balance the preservation of Afghan musical traditions with its 

commitment to intercultural dialogue? Have there been any changes in this approach since 

arriving in Portugal? 



68 

 

 

Integração Sociocultural Sociocultural integration 

7.Como o ANIM tem ajudado na integração sociocultural dos seus membros na sociedade 

portuguesa? How has ANIM helped in the sociocultural integration of its members into 

Portuguese society? 

8.O ANIM tem colaborado com outras instituições culturais ou musicais em Portugal? Does 

ANIM collaborate with other cultural or musical institutions in Portugal? 

 

Bem-estar emocional Emotional well-being 

9.Você acredita que a música desempenha um papel no bem-estar dos membros do ANIM? 

Esse papel era diferente no Afeganistão em comparação com agora? Do you believe that music 

plays an role in the well-being of ANIM members? Was this role different in Afghanistan 

compared to now?  

 

Voz e advocacia Voice and advocacy 

10.O senhor pode falar sobre a importância que o ANIM tem desempenhado na promoção dos 

direitos humanos e na resistência cultural e política por meio de suas produções e apresentações 

musicais? Can you talk about the importance that ANIM has played in promoting human rights 

and in cultural and political resistance through its musical productions and performances? 

11.Por que você acha que o Talibã proibiu a música? O senhor acredita que o Talibã vê a música 

como uma ameaça? Why do you think the Taliban banned music?  Do you believe that the 

Taliban sees music as a threat?  

 

Conclusão Conclusion 

12.Para finalizar, o ANIM tem como objetivo retornar ao Afeganistão no futuro? E em quais 

circunstâncias? Finally, does ANIM aim to return to Afghanistan in the future? And under what 

circunstances? 

 

3. MAESTRO E DIRETOR CRIATIVO DO ANIM – TIAGO SILVA 

Primeiros contatos com o ANIM  

1.Como você tomou conhecimento do ANIM e o que, no trabalho da escola, chamou sua 

atenção?  

2.Ao conhecer os alunos do ANIM, quais foram suas primeiras impressões sobre eles e a sua 

relação com a música? 



 

69 

3.Como tem sido a experiência de trabalhar no ANIM? Como foi o processo de adaptação?  

 

Preservação e dinamicidade cultural 

4.Como a direção criativa do ANIM tem buscado equilibrar a preservação da identidade musical 

dos alunos com a adaptação ao novo contexto cultural em Portugal?  

5.Quais são os critérios para a seleção do repertório da orquestra? Nos arranjos de músicas 

afegãs, vocês incorporam abordagens ocidentais?  

 

Integração sociocultural 

6.Você acredita que a música tem ajudado os alunos a se integrarem na sociedade portuguesa?  

7.Como o público português tem reagido à música do ANIM?  

8.Como você, sendo um maestro português, percebe seu papel na integração dos alunos do 

ANIM na cena musical e cultural de Portugal? Como a sua experiência tem ajudado nesse 

processo?  

 

Bem-estar emocional 

9.Você tem percebido se a música tem tido impacto no bem-estar emocional dos alunos desde 

que chegaram a Portugal? De que forma? 

 

Voz e advocacia 

10.Você acredita que as apresentações musicais, tanto nacionais quanto internacionais, têm 

dado uma maior visibilidade à luta e à voz do ANIM?  

 

Conclusão 

11.Trabalhar com o ANIM mudou sua visão sobre o papel da música? O que essa experiência 

tem ensinado a você?  

 

4. PROFESSOR E GESTOR DOS GRUPOS TRADICIONAIS DO ANIM - MURAD 

SARKHOSH 

Experiência no Afeganistão e transição para Portugal Experience in Afghanistan and Transition 

to Portugal 

1.O senhor pode falar um pouco da sua experiência como professor de música no Afeganistão 

antes do Talibã? Como era o ambiente de ensino e se havia dificuldades específicas ao ensinar 

música no país?  Can you talk about your experience as a music teacher in Afghanistan before 



70 

 

the Taliban? What was the teaching environment like and were there any specific difficulties in 

teaching music in the country? 

2.Como foi para o senhor, pessoalmente e profissionalmente, deixar o Afeganistão e continuar 

seu trabalho em Portugal? How was it for you, both personally and professionally, to leave 

Afghanistan and continue your work in Portugal? 

 

Preservação e transformação da música afegã em Portugal Preservation and transformation of 

Afghan music in Portugal 

3.No ensino da música tradicional afegã no ANIM em Portugal, houve adaptações que 

precisaram ser feitas? In the teaching of traditional Afghan music at ANIM in Portugal, were 

any adaptations necessary? 

4.O ensino da música afegã no contexto do refúgio ganha novos significados? Does the teaching 

of Afghan music in the context of refuge gain new meanings? 

 

Integração sociocultural Sociocultural Integration 

5.Como os grupos de música tradicional afegã têm sido recebidos pelo público português? 

Houve momentos em que percebeu que a música ajudou a criar conexões interculturais? How 

have Afghan traditional music groups been received by the portuguese audience? Is there a 

specific episode where you noticed that music helped create intercultural connections?  

 

Bem-estar emocional Emotional well-being 

6.Como tem contribuído a possibilidade de ensinar música em Portugal para seu bem-estar? 

How has the opportunity to teach music in Portugal contributed to your well-being? 

7.O senhor acredita que a música desempenha um papel no bem-estar dos membros do ANIM? 

Esse papel era diferente no Afeganistão em comparação com agora? Do you believe that music 

plays a role in the well-being of ANIM members? Was this role different in Afghanistan 

compared to now? 

 

Voz e advocacia Voice and advocacy 

8.O senhor acha que a promoção dos direitos humanos e da resistência cultural e política por 

meio das produções e apresentações musicais do ANIM impacta a forma como os alunos se 

relacionam com a música e sua identidade? Do you think that the promotion of human rights 

and cultural and political resistance through ANIM's musical productions and performances 

impacts the way students relate to music and their identity? 



 

71 

 

Conclusão Conclusion 

9.O que significa para o senhor continuar ensinando e promovendo a música afegã em um 

contexto de refúgio? What does it mean to you to continue teaching and promoting Afghan 

music in a refugee context? 

  



72 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

73 

ANEXO B - Termo de Consentimento Informado 

 

Versão Português 

O presente estudo surge no âmbito de um projeto de investigação a decorrer no Iscte – Instituto 

Universitário de Lisboa.  

 

O estudo tem por objetivo investigar o papel da música no contexto do refúgio por meio de um 

estudo de caso com o Afghanistan National Institute of Music (ANIM). A pesquisa pretende 

compreender como os membros do ANIM percebem o impacto da música em suas vidas e em 

sua experiência no refúgio. A sua participação no estudo, que será muito valorizada, irá 

contribuir para o avanço do conhecimento neste domínio da ciência, consiste em responder 

a uma entrevista semiestruturada, com duração estimada entre 30 a 45 minutos. A entrevista 

abordará temas relacionados à sua experiência com a música e com o ANIM.  

 

O Iscte é o responsável pelo tratamento dos seus dados pessoais, recolhidos e tratados 

exclusivamente para as finalidades do estudo, tendo como base legal o seu consentimento nos 

termos do art. 6º, nº1, alínea a) e do art. 9º, nº2, alínea a) do Regulamento Geral de Proteção de 

Dados.  

 

O estudo é realizado por Marcela Valle (mdves@iscte-iul.pt), que poderá contactar caso 

pretenda esclarecer uma dúvida, partilhar algum comentário ou exercer os seus direitos relativos 

ao tratamento dos seus dados pessoais. Poderá utilizar o contacto indicado para solicitar o 

acesso, a retificação, o apagamento ou a limitação do tratamento dos seus dados pessoais. 

 

A participação neste estudo é confidencial. Os seus dados pessoais serão sempre tratados por 

pessoal autorizado vinculado ao dever de sigilo e confidencialidade. O Iscte garante a utilização 

das técnicas, medidas organizativas e de segurança adequadas para proteger as informações 

pessoais. É exigido a todos os investigadores que mantenham os dados pessoais confidenciais.  

 

Além de confidencial, a participação no estudo é estritamente voluntária: pode escolher 

livremente participar ou não participar. Se tiver escolhido participar, pode interromper a 

participação e retirar o consentimento para o tratamento dos seus dados pessoais em qualquer 

momento, sem ter de prestar qualquer justificação. A retirada de consentimento não afeta a 

legalidade dos tratamentos anteriormente efetuados com base no consentimento prestado. 



74 

 

 

No caso dos alunos do ANIM, os dados pessoais serão anonimizados por meio do uso de 

pseudônimos e da não vinculação direta de qualquer outra informação identificável às suas 

falas. Já para os demais membros da equipe do ANIM, os dados não serão anonimizados, pois 

a identificação de seus papéis no instituto é relevante para o estudo. 

 

Algumas questões abordadas na entrevista podem despertar lembranças ou reflexões que gerem 

desconforto emocional. Caso isso ocorra, você poderá escolher não responder a determinadas 

perguntas ou interromper sua participação a qualquer momento, sem qualquer prejuízo. Além 

disso, caso necessite, poderá ser encaminhado para o técnico de apoio responsável do ANIM. 

 

O seus dados pessoais serão conservados por 1 ano, após o qual serão destruídos ou 

anonimizados. O anonimato será garantido, quando aplicável, nos resultados do estudo, que 

poderão ser divulgados apenas para efeitos estatísticos, de ensino, comunicação em encontros 

ou publicações científicas.  

 

O Iscte não divulga ou partilha com terceiros a informação relativa aos seus dados pessoais. 

 

O Iscte tem um Encarregado de Proteção de Dados, contactável através do email dpo@iscte-

iul.pt. Caso considere necessário tem ainda o direito de apresentar reclamação à autoridade de 

controlo competente – Comissão Nacional de Proteção de Dados. 

 

Declaro ter compreendido os objetivos de quanto me foi proposto e explicado pelo/a 

investigador/a, ter-me sido dada oportunidade de fazer todas as perguntas sobre o presente 

estudo e para todas elas ter obtido resposta esclarecedora. Aceito participar no estudo e consinto 

que os meus dados pessoais sejam utilizados de acordo com a informações que me foram 

disponibilizadas. 

 

Sim  Não  

 (local),  / / (data) 

 

Nome:   ____________________________________________________________ 

Assinatura: ___________________________________________________________ 

 

mailto:dpo@iscte-iul.pt
mailto:dpo@iscte-iul.pt


 

75 

Nome:_________________________________________________________________ 

Documento de Identificação n.º:__________________  

Data ou validade:____/___/______ 

Representante legal:_____________________________________________________ 

Assinatura:____________________________________________________________ 

 

Versão Inglês 

 

The present study arises within the scope of a research project underway at Iscte – Instituto 

Universitário de Lisboa.  

 

The study aims to investigate the role of music in the context of refuge through a case study 

with the Afghanistan National Institute of Music (ANIM). The research aims to understand how 

ANIM members perceive the impact of music on their lives and their experience in refuge. 

Your participation in the study, which will be highly valued, will contribute to the advancement 

of knowledge in this field of science, and consists of answering a semi-structured interview, 

estimated to last between 30 to 45 minutes. The interview will address topics related to your 

experience with music and with ANIM. 

 

Iscte is responsible for processing your personal data, collected and processed exclusively for 

the purposes of the study, based on your consent in accordance with Article 6, paragraph 1, 

point a) and Article 9, paragraph 2, point a) of the General Data Protection Regulation. 

 

The study is conducted by Marcela Valle (mdves@iscte-iul.pt), who can be contacted if you 

wish to clarify a question, share a comment, or exercise your rights regarding the processing of 

your personal data. You may use the indicated contact to request access, rectification, deletion, 

or limitation of the processing of your personal data. 

 

Participation in this study is confidential. Your personal data will always be handled by 

authorized personnel bound by the duty of secrecy and confidentiality. Iscte guarantees the use 

of appropriate techniques, organizational measures, and security to protect personal 

information. All researchers are required to keep personal data confidential. 

 

In addition to being confidential, participation in the study is strictly voluntary: you can freely 



76 

 

choose to participate or not participate. If you have chosen to participate, you can stop 

participating and withdraw your consent for the processing of your personal data at any time, 

without having to provide any justification. The withdrawal of consent does not affect the 

legality of the treatments previously carried out based on the consent given.  

 

In the case of ANIM students, personal data will be anonymized through the use of 

pseudonyms and the non-direct linking of any other identifiable information to their speeches. 

As for the other members of the ANIM team, the data will not be anonymized, as identifying 

their roles in the institute is relevant to the study. 

 

Some questions addressed in the interview may evoke memories or reflections that cause 

emotional discomfort. If this occurs, you may choose not to answer certain questions or to 

interrupt your participation at any time, without any penalty. Furthermore, if needed, you can 

be referred to the responsible support technician from ANIM. 

 

Your personal data will be kept for 1 year, after which it will be destroyed or anonymized. 

Anonymity will be guaranteed, when applicable, in the study results, which may be disclosed 

only for statistical purposes, teaching, communication at meetings, or scientific publications. 

 

Iscte does not disclose or share with third parties the information related to your personal data. 

 

Iscte has a Data Protection Officer, contactable via the email dpo@iscte-iul.pt. If you deem it 

necessary, you also have the right to file a complaint with the competent supervisory authority 

– National Data Protection Commission. 

 

I declare that I have understood the objectives of what was proposed and explained to me by 

the researcher, that I was given the opportunity to ask all questions about the present study, and 

that I received clear answers to all of them. I agree to participate in the study and consent to 

my personal data being used in accordance with the information that has been provided to me. 

 

Yes  No  

 (local),  / / (data) 

 

Name:   ____________________________________________________________ 



 

77 

Signature: _________________________________________________________ 

 

Name:_________________________________________________________________ 

Identification Document n.º:__________________  

Date or validity:____/___/______ 

Legal representative:_____________________________________________________ 

Signature:______________________________________________________________ 

 

 

 

 

  



78 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

79 

ANEXO C – Debriefing 

 

Versão Português 

Muito obrigada por ter participado neste estudo. Conforme adiantado no início da sua 

participação, o estudo tem como objeto de pesquisa a música em contextos de refúgio e possui 

como objetivo compreender como essa pode ser uma ferramenta multidimensional nessas 

conjunturas.  

 

Todas as informações serão tratadas com confidencialidade. Quando necessário, os dados serão 

anonimizados e todos os registros originais serão destruídos após a conclusão da pesquisa, 

garantindo a sua privacidade. 

 

Os participantes terão a liberdade de interromper sua participação a qualquer momento, sem 

qualquer consequência negativa. Caso experimentem desconforto emocional ou psicológico, 

serão encaminhados ao técnico de apoio responsável do instituto 

 

Reforçamos os dados de contacto que pode utilizar caso deseje colocar uma dúvida, partilhar 

algum comentário, ou assinalar a sua intenção de receber informação sobre os principais 

resultados e conclusões do estudo:  

 

• Investigadora Marcela Valle (mdves@iscte-iul.pt) 

• Orientadora Dora Rebelo (Dora_Marina_Rebelo@iscte-iul.pt) 

 

Mais uma vez, obrigada pela sua participação. 

 

Versão Inglês 

 

Thank you very much for participating in this study. As mentioned at the beginning of your 

participation, the study focuses on music in refugee contexts and aims to understand how it can 

be a multidimensional tool in these situations. 

 

All information will be treated confidentially. When necessary, the data will be anonymized 

and all the original records will be destroyed after the research is completed, ensuring your 

privacy. 

mailto:mdves@iscte-iul.pt
mailto:Dora_Marina_Rebelo@iscte-iul.pt


80 

 

 

The participants will have the freedom to interrupt their participation at any time, without any 

negative consequences. If they experience emotional or psychological discomfort, they will be 

referred to the responsible support technician at the institute. 

 

We reinforce the contact details you can use if you wish to ask a question, share a comment, or 

indicate your intention to receive information about the main results and conclusions of the 

study: 

• Researcher Marcela Valle (mdves@iscte-iul.pt) 

• Supervisor Dora Rebelo (Dora_Marina_Rebelo@iscte-iul.pt) 

 

Once again, thank you for your participation. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:mdves@iscte-iul.pt
mailto:Dora_Marina_Rebelo@iscte-iul.pt


 

81 

ANEXO D – Análise Temática Reflexiva 

Lista de Códigos Frequência 

Lista de Códigos 272 

  Trajetória Musical   

    Descoberta inicial da música 4 

    Apoio familiar 12 

  ANIM   

    Abertura da escola 1 

    Oportunidades geradas 14 

    Transformação pessoal 7 

  Retorno do Talibã   

     Tensão no entorno comunitário 10 

    Incertezas e rupturas afetivas 8 

    Repressão e medo 17 

  Continuidade Cultural e Bem-Estar   

    Força emocional 26 

    Liberdade de expressão musical 8 

    Preservação cultural 15 

    Laços afetivos e senso de família 9 

  Integração e Interculturalidade   

    Dificuldades 8 

    Redes de apoio emergentes  4 

    Adaptação e diálogo cultural 31 

    Música como mediadora 25 

  Integração e Protagonismo Artístico   

    Agência  10 

    Reconhecimento 8 

   Expressão e Resistência   

    Esperança de retorno 14 

    Emoções coletivas e identificação 6 

    Ressignificação da imagem do Afeganistão 7 

    Advocacia e consciência social 25 

    Universalismo musical 3 

Quadro 1: Códigos iniciais (n=23) e frequência absoluta de segmentos codificados (n=272) 

 

 



82 

 

 

Figura 1: Mapa Temático Final 

 

TEMA CATEGORIA DEFINIÇÃO 

A música, percebida como algo 

intrínseco e familiar pelos alunos, 

no contexto do ANIM ganha 

contornos de liberdade e 

transformação 

1. Trajetória Musical 

Início da experiência musical 

moldada por descobertas 

individuais e apoio familiar 

2. ANIM 

Ampliação das oportunidades e 

desenvolvimento pessoal pelo 

ANIM 

A atividade musical, após a 

retomada do Talibã ao poder, 

passou a configurar um risco para a 

vida e a liberdade dos membros do 

ANIM, o que resultou na sua 

migração forçada diante do medo e 

das incertezas quanto ao futuro 

3. Retorno do Talibã 

Consequências sociais e 

emocionais da retomada ao 

poder do regime Talibã  

A prática musical, agora livre em 

Portugal, fortalece a conexão dos 

jovens com as suas raízes e se 

estabelece como uma fonte de 

bem-estar emocional 

4. Continuidade 

Cultural e Bem-Estar 

O sentimento de bem-estar 

proporcionado pela manutenção 

da prática musical no refúgio  



 

83 

A música, frente às dificuldades do 

processo de integração, é o 

principal meio da interculturalidade 

entre os jovens do ANIM e a 

sociedade portuguesa 

5. Integração e 

Interculturalidade 

Processos de adaptação e troca 

cultural mediados pela música, 

que promovem a formação de 

redes sociais 

A agência, exercida por meio da 

atividade musical, permite que os 

alunos do ANIM sejam 

reconhecidos não apenas como 

refugiados, mas como artistas, o 

que contribui para sua integração 

6. Integração e 

Protagonismo 

Artístico 

Os estudantes do ANIM 

reinterpretam suas trajetórias a 

partir da atividade musical, 

reestruturando sua identidade e 

afirmando-se como artistas no 

país que os acolhe 

A música, como linguagem 

universal que promove 

identificação coletiva, se estabelece 

como um emblema de resistência e 

esperança, que promove os direitos 

humanos, retrata a imagem do 

Afeganistão e mantém vivo o 

desejo de retorno 

7.  Expressão e 

Resistência 

Resistência que promove 

identificação coletiva, ativismo 

social e a construção de novas 

representações do Afeganistão 

Quadro 2: Tabela-síntese dos temas e respectivas categorias da Análise Temática 

 

 


